

# مطالعة صريث

مولانا محرحنيف ندوي

**ناشر** علم **و عرفان پبلشرز** C ـ 7 مار تقرسٹریٹ' 9 ـ لوئز مال'عقب میاں مارکیٹ' اردو بازار لاہور - **نون** : 7352332

#### جمله حقوق محفوظ ہیں

| مطالعه مديث             | ********  | عام كتام |
|-------------------------|-----------|----------|
| مولانا محمر حنيف ندوي   |           | مصنف     |
| عبيدالله                | ********* | سرورق    |
| راجد نعمان              | •••••     | ابتمام   |
| علم وعرفان پبلشرز الهور | ********  | نا شر    |
| تخمنج شكر پرنٹرز' لاہور | ********  | پر ننرز  |
| عديل عابد               |           | کمپوزر   |
| پانچ سو                 |           | يار اول  |
| £1999                   | ********* | س اشاعت  |
| -/120روپي               |           | قيمت     |

ملنے کا پبتہ علم و عرفان پبلشرز

C ـ 7 مار تقر سنریٹ '9 ـ لوئر مال 'عقب میاں مار کیٹ '

اردو بإزار لامور- فون: 7352332

#### فهرست مضامين

| صفحه | مضامين                                                    | نمبرشار |
|------|-----------------------------------------------------------|---------|
| 9    | پیش لفظ                                                   | 1       |
| 14   | قرآن حکیم اور اطاعت رسول                                  | ۲       |
| 26   | سنت کن حقائق سے تعبیر ہے                                  | ٣       |
| 32   | سنت عهد نبوی میں                                          | ٣       |
| 39   | آنخضرت ملتاييم كااسلوب وعوت وارشاد                        |         |
| 44   | صحابہ و نابعین کے دور میں علم حدیث کی اشاعت کا جذبہ       | ۵       |
| 54   | محابہ اور تابعین کے زمانہ میں اشاعت حدیث کے اسباب و عوامل | . 4     |
| 67   | روایت کی دو قشمیں                                         | 4       |
| 73   | تدوین حدیث                                                | ٨       |
| 76   | حدیث کے بارے میں فن جرح و تعدیل                           | 9       |
| 79   | فتنه وضع حدیث اور محدثین کی مساعی جمیله                   | 1•      |
| 98   | اصطلاحات مديث                                             | u       |
| 127  | علوم حديث                                                 | ır      |
| 143  | حفرت ابو ہریرہ                                            | lp-     |
| 167  | الم زبری                                                  | If      |
| 186  | کتب حدیث اور ان کے مولفین                                 | 10      |
|      |                                                           |         |

## وَرَفَعْنَالَكَ ذِكْرَكَ

وَمَا آَوْسَلُنْكَ اِلاَّرَ حُمَةً لِلْعُلَمِيْنَ ۞ (الانبياء: ١٠٧) اور (اے محمر) ہم نے تم کو تمام جہان کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ وَمَا آَوْسَلُنْكَ اِلاَّ مُبَشِّرًا وَ نَذِيْوًا ۞ (الفرقان: ٥٦) اور ہم نے (اے محمد سُن کیل ) تم کو صرف خوشی اور عذاب کی خبر سنانے کو بھیجا ہے۔

وَرَفَعُنَالَكَ ذِكُولَا ٥ (الم نشر: ٣) اور (مم نفر) تهمارا ذكر بلند كيا-

يْآيُهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَاُوْلِى الْاَمْرِ مِنْكُمْ فَاِنْ تَنَازَعْتُمْ فِى شَىٰ ءٍ فَوُدُّوْهُ اِلَى اللَّهِ وَالرَّسُوْلِ اِنْ كُنْتُمْ تُوْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاٰخِرِ ذٰلِكَ خَيْرٌ وَّاحْسَنُ تَاْوِيْلاً ۞ (الناء:٥٩)

مومنو! خدا اور اس کے رسول کی پیروی کرو اور جو تم میں سے صاحب امر ہیں ان کی بھی اور اگر کسی بات میں اختلاف رائے واقع ہو تو اگر خدا اور رائے واقع ہو تو اگر خدا اور رائے کے دسول (کے تھم) کی طرف رجوع کرو' یہ بہت اچھی بات ہے اور اس کا مآل بھی اچھا ہے۔

وَاِذَا قِيْلَ لَهُمْ تَعَالَوُا اِلَى مَآ اَنْزَلَ اللَّهُ وَالَى الرَّسُوْلِ رَايْتَ الْمُنْفِقِيْنَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُوْدًا ۞ (الساء:١١)

اور جب ان سے کما جاتا ہے کہ جو تھم خدا نے نازل فرمایا ہے اس کی طرف رجوع کرو اور پینمبر کی طرف آؤ تو تم منافقوں کو دیکھتے ہو کہ تم سے اعراض

كرتے اور ركے جاتے ہیں۔

وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُوْلَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدٰى وَ يَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُوْمِنِيْنَ نُوَلِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مُصِيْرًا ۞

(النساء: ١١٥)

اور جو شخص سیدھا رستہ معلوم کرنے کے بعد پیغیبر کی مخالفت کرے اور مومنوں کے رہتے کے سوا اور رہتے پر چلے تو جدهروه چلتا ہے ہم اسے ادهر بی چلنے دیں گے اور وہ بری جگہ ہے۔

علانے دیں گے اور قیامت کے دن جنم میں داخل کریں گے اور وہ بری جگہ



#### پیش لفظ

ازمنہ مظلمۃ کے بعد مغرب میں نشاۃ ٹانیہ کے نام سے آزادی فکر و دانش کی جو سرکش لہرا تھی' اس کے کئی اسباب تھے۔ سب سے بڑا سبب چرچ کی وہ احتقانہ چیرہ دستیاں تھیں' چن کی وجہ نئے ایک طرف تو حکومت و ریاست کا عادلانہ اور انسانیت پر مبنی نصور معطل ہو کر رہ گیا تھا' اور دو سری طرف علوم و فنون اور تحقیق و اکتشافات کی راہیں کیسر مسدود ہوگئی تھیں۔ مزید برآل احتساب کا عمل اس درجہ ظالمانہ اور ہمہ گیر تھا کہ کوئی شخص بھی اس کے خلاف لب کشائی کی جرائت نہیں کرسکا تھا۔

اس سیای و فکری محمن کا منطقی رد عمل یوں رونما ہوا کہ لوگ بلیائیت کے فرسودہ عقائد کے خلاف دیوانہ وار اٹھ کھڑے ہوئے اور بالآخر اس کی پاداش میں بہت می تکالیف اور آزمائٹوں سے دوچار ہونے کے بعد ریاست و افتدار کی باگ ڈور اس طقہ سے چھین لینے میں کامیاب ہوگئے۔ کلیسا کے خلاف یہ رد عمل اتنا شدید تھا کہ مغرب کے مفکرین و وانثور اس جدوجہد میں حدود و اعتدال کو قائم نہ رکھ سکے اور محدانہ افکار کا شکار ہوگئے۔ چنانچہ ریاست و حکومت ہو پہلے نام نماد فر ہی روایات پر استوار تھی' اب خالفہ لاد بنی سانچ میں ڈھل گئے۔ یمی نہیں فر ہب کے خلاف نفرت بڑھی اور لوگ ایسے خیالات و تصورات کے لیے نئے نئے صنم کدول کی تلاش و تعمر میں مصرف ہوگئے ہو ان کے لیے فر ہب سے محروی کے بعد ذہنی و فکری سکون مہیا کر سکیں۔ حالا تکہ یہ نمیت صرف روحانی اقدار کو اپنانے ہی سے حاصل ہوتی سکون مہیا کر حکیں۔ حاصل ہوتی ہوئی و فکری سے وجوڑ دینے سے نمیں۔

ہارے ہاں عالم اسلام میں بھی ایک عرصے سے نشاۃ ثانیہ کی تحریکییں

زور پکڑ رہی ہیں لیکن ان کا مقصد اور سمتیں یورپ کی تحریک احیاء سے کوئی مناسبت سیس رکھتیں ' اس لیے کہ جارے ہاں سرے سے چرچ یا پلیائیت کا وہ تصور پایا ہی شیس گیا، جس کی وجہ سے شرف انسانی مجروح ہو ' فکر و نظر پر قد عن عائد ہو اور عقل و خرد کے قافلوں کو آگے بڑھنے سے روک دیا جائے۔

ہمارا دین کھلے بندوں کائنات میں تفکر و تدبر کی دعوت دیتا ہے 'عقل و دانش کی تابانیوں کو سراہتا ہے اور مسلمانوں سے بجاطور پر توقع رکھتا ہے کہ وہ ہر دور میں علم و حکمت کے برچم کو اونچا رکھیں گے۔ نیکی اور معروف کو معاشرے میں پھیلائیں گے ' اور تمام قتم کی انفرادی و اجماعی برائیوں کے خلاف برسر پیکار رہیں گے۔

اس بنا پر ہمارا اشکال نہ تو یہ ہے کہ اہل مغرب کی طرح دین و ریاست کو خواہ تخواہ دو الگ الگ خانوں میں تقسیم کیا جائے' اور نہ یہ ہے کہ سائنس اور ٹیکنالوجی کے ارتقاء کی مخالفت کی جائے۔ ہمارا مسئلہ صرف اور صرف یہ ہے کہ اپنے دین کی روحانی اور اخلاقی قدروں سے کماحقہ' آشنا ہوں' اس کے اوامرو نواہی کو اچھی طرح جانیں' اور کتاب اللہ اور سنت رسول سے عشق و شیفتگی کی پرانی گر روح پرور روایات کو از سرنو زندہ کریں۔ اور پھر رشد و ہدایت کے ان سرچشموں کی روشنی موایات کو از سرنو زندہ کریں۔ اور پھر رشد و ہدایت کے ان سرچشموں کی روشنی میں ایسے مثالی اور ترقی پند معاشرہ و ریاست کی تغیر میں سرگرم عمل ہو جائیں' جس میں عصری تقاضوں کی جمیل کے ساتھ ساتھ 'خدا تری 'احساس ذمہ داری' عدل و میات یا کیزگی اور نظم و ضبط ایسی اخلاقی و دینی خوبیوں کا چلن اور چرچا ہو۔

زیادہ واضح پیرایہ بیان میں یوں کہنا چاہیے کہ ہم جس مثالی معاشرے کی تفکیل کے خواہاں ہیں اس میں مغرب کے مزعومہ مثالی معاشرے میں زمین آسان کا فرق ہے۔ جہال مغرب صرف مادی وسائل میں توسیح و تو قیر کا طالب ہے اور صرف آج یا حال کی نشاط آفرینیوں پر قانع ہے ' وہاں ہماری ذمہ داری دو ہری ہے۔ ہمیں حال کی کامرانیوں کے پہلو بہ پہلو اس جاوداں مستقبل پر بھی نظر رکھنا ہے جس کا تعلق ہماری اخروی زندگی کی فلاح و بہود سے ہے 'کیونکہ ہم مسلمان ہونے کی حیثیت سے اس بات پر اعتماد نہیں رکھتے کہ زندگی اور حیات کامسلہ جسم و جال کے موجودہ حیاتیاتی روابط جسم ہو جان کے موجودہ حیاتیاتی روابط جسم ہوگیا۔ ہمارے شعلہ بجھا' اور انسان بھشہ ہوگیا۔ ہمارے شعلہ بجھا' اور انسان ہوگیا۔ ہمارے شعلہ بجھا' اور انسان ہوگیا۔ ہمارے

نزدیک زندگی ترکیب عناصر سے تعبیر نمیں 'بلکہ اللہ تعالیٰ کی مخصوص عنایت کا نتیجہ ہے 'اور اس کاسلسلہ عقبیٰ کی ابدیت تک وسعت پذیر ہے۔ ہماری ذمہ داری دو گونہ ہے۔ ہمیں ایک دن اللہ تعالیٰ کے حضور حاضری دینا ہے 'اور دنیا کی بسرہ مندیوں کے ساتھ ساتھ آخرت کے انعامات سے بھی بسرہ مند ہونا ہے۔ مزید برال معاشرے کی ابتماعی اصلاح و تقمیر کے علاوہ ہمیں اس نقطہ نگاہ سے فرد کی تربیت و تزکیہ کا پیڑا بھی اشانا ہے کہ یہ دونوں مملکتوں کا کامیاب شری بن سکے۔ اس مملکت کا بھی جس کا تعلق اس عالم آب و گل سے ہے 'اور اس مملکت کا بھی جس کو مسیحی پیرایہ بیان میں خداکی بادشاہت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

اسلام کے مثالی معاشرے کے بارے میں ہمارا یہ تجزیہ اگر صحیح ہے تو اس کے صاف صاف معنی یہ بیں کہ ہمیں تغیرو ارتقاء کے لیے بسرطال آسان سے ہدایات عاصل کرنا ہے اور انسان کے بنائے ہوئے ارضی و ناقص دستور حیات کے بجائے ترازو کی تول ان اصولوں کی روشنی میں اپنے لیے لائحہ عمل تر تیب دینا ہے جن کو اللہ تعالی نے از راہ کرم پہلے سے متعین کر رکھا ہے۔ خوش قسمتی سے ہمیں وہ آسانی ہدایات قرآن و سنت کی واضح شکل میں میسر بیں 'جن کا تعلق وحی و تنزیل کی لازوال ضوفشانیوں اور برکوں سے ہے۔

تاریخ شاہر ہے کہ قرآن و سنت ہی ہمارے لیے وہ دو اہم روشن اور بنیادی مآخذ ہیں جن سے استفادہ کرکے ماضی میں ہم نے تہذیب و تدن علوم و فنون اور فقہ و قانون کے خوش رنگ دہستان سجائے ہیں اور اس عالم آشفتہ کی زلف و کاکل کو سنوارا اور جیکایا ہے۔

مغرب کے دانشور اس حقیقت سے انچی طرح آگاہ ہیں کہ مثالی ریاست و معاشرے کے قیام کے سلسلے میں ہماری کو ششیں ضرور بار آور ہوں گی' بشرطیکہ ہم نے کتاب و سنت الی متند' محفوظ اور حیات آفرین روایات کو عملی جامہ بہنایا اور زندہ اور بر قرار رکھا جو چودہ سو سال سے ہمارے معاشرے میں جاری و ساری ہیں اور جن کے بل پر ہمارے اسلاف نے صدیوں پہلے اپی علمی برتری اور فکری عظمت کے جھنڈے چار دانگ عالم میں گاڑے تھے اور اس طرح پوری انسانیت سے خراج شخسین وصول کیا تھا۔

مغرب جہاں اور اندیشہ ہائے دور دراز میں گرفتار ہے ' وہاں اس کے لیے یہ امر بھی خاصی پریثانی کا باعث ہے کہ کمیں مسلمان جو اپنے عقائد و تمذیب کی برتری و عظمت کی بدولت ایک طویل عرصے تک چیلنج بنا رہا ہے ' دوبارہ وہ کھویا ہوا مقام حاصل نہ کرلے ' جو اس کو پھر سے ایک عالمی تحریک اور ایک عالمی قوت کی حیثیت سے دنیا کے نقشہ پر ابھار دے۔

اس خطرے کے سدباب کیلیے مغرب کے شاطروں نے تقسیم کارسے کام لیا۔
سیای قوتوں نے تو استحصال اوراستعار کی بقاکی خاطر مسلمانوں میں تفریق و علیحدگ کے بج بوے ' اورعالم اسلامی کو چھوٹے چھوٹے کھڑوں میں بانٹ دیا اور مستشرقین نے علم و خفیق کا بھاری بھرکم مورچہ سنبھالا ' تاکہ دونوں گروہوں کے باہمی تعاون اور ملی بھگت سے اپنی ہوس اقتدار وبالاوتی کی تسکین کا سامان فراہم کر سکیں۔ اس بظاہر علمی مگر بباطن سیاسی شظیم نے پالیسی سے طے کی کہ مسلمانوں کو اپنے تشخص ملی سے محروم کرنے کی غرض سے اوب و خفیق کے رہٹی رومالوں میں لیٹا ہوا ایسا لمڑیچر تیار کیا جائے جو ایکے روایی فخرو پندار کو یکسر زائل کردے اور اس لمڑیچر میں ایکے علوم و جائے جو ایک کہ میں کیا جائے کہ ایکی اہمیت خود ان کی نظروں سے او جھل ہو جائے ' تاکہ سے بھی شک وارتیاب کی اس راہ میں نامک ٹوئیاں مارتے پھریں 'جس پر کہ سے ایک عرصے سے خود گامزن ہیں۔

مستشرقین کی ان کوششوں کی افسو سناک کڑی ہے ہے کہ یہ براہ راست قرآن و حدیث کو ہدف تقید ٹھرانے سے بھی نہیں چوکے قرآن حکیم کے اسلوب بیان 'تر تیب اور تصور وجی و تنزیل کے بارے میں ان کے اعتراضات کی نوعیت کس درجہ سطحت اور اتھلے بن کی آئینہ دار ہے 'اس کی پوری پوری تفصیل ہم اپنی کتاب مطالعہ قرآن میں بیان کر چکے ہیں۔ اس وقت ہمیں ان اعتراضات کا جائزہ لینا ہے '
جن کا تعلق فن حدیث سے ہے۔ ان اعتراضات کا خلاصہ یا حاصل یہ تین نکات ہیں :

حدیث کی تدوین و تالیف آنحضرت ساتھ کے بعد ان تاریخی و فقہی تقاضوں کی وجہ سے معرض عمل میں آئی 'جن سے فقہائے نداہب تیسری صدی

ہجری میں وقیاً فوقیاً دوچار ہوتے رہے۔ فن حدیث میں رجال و رواۃ کی ثقابت وضعف پر تو بلاشبہ بڑی تفصیل سے جث کی گئی'لیکن نفس مسئلہ یا متن کی چھان بین کاکوئی اہتمام نہیں کیا گیا۔

✓ بعض لوگوں نے امرائے وقت کی خوشنودی مزاج حاصل کرنے کی غرض
سے بے دریغ حدیثیں گھڑیں۔

ہم نے اس کتاب میں ثابت کیا ہے کہ حدیث و سنت کی تدوین تاریخی نقاضوں کے بجائے خالصتہ دین عوامل کی بنا پر ہوئی ہے اور اینے دامن میں یہ اس طرح سے استناد 'انصال اور تسلسل کو لیے ہوئے ہے جس کی دنیا کے تاریخی لنزیچ میں نظیر نسیں پائی جاتی- ہم اس میں اس حقیقت کا اظهار بھی کر چکے ہیں کہ محدثین کرام نے نہ صرف رواۃ کے بارے میں جرح و تعدیل سے کام لیا ہے بلکہ ان پیانوں اور اصولوں کی تشریح بھی فرمائی ہے جن کے بل پر متن و نفس مضمون کی صحت و استواری کا بھی ٹھیک ٹھیک اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ رہا تیسرا اعتراض تو اس کا بھی ہم نے اس کتاب میں تفصیل ہے جواب دیا ہے اور ہمایا ہے کہ فتنہ وضع حدیث کب ابھرا' کن اسباب و وجوہ نے اس کو تقویت پنچائی اور محدثین کرام نے اس کے انسداد کے لیے کیاکیا مساعی جمیلہ انجام دیں۔ نیز اس سلسلے میں کن ایس علمی و مخقیقی کسوٹیوں کی نشان دہی کی' جن کے ذریعے نہ صرف موضوع حدیثوں کو آسانی سے پیچانا جاسکتا ہے بلکہ ان سے فن تاریخ میں ان حقائق کی تعیین بھی کی جا سکتی ہے جو صحیح اور درست ہیں اور ان واقعات کو بھی دائرۂ علم و ادراک میں لایا چاسکتا ہے جو تقحیف و الحاق کی دخل اندازیوں کا کرشمہ ہیں۔ دو سرے لفظوں میں یوں کمنا چاہیے کہ حدیث و سنت کے ذخائر محض انوار رسالت اور فیوض نبوت کے ان پہلوؤں ہی کی عکاسی نہیں کرتے جو ہمارے لیے مشعل راہ کی حیثیت رکھتے ہیں' بلکہ اپنے جلو میں حفظ و صیانت کے ان علوم و معارف کو بھی لیے ہوئے ہیں جن کی بنا پر کسی واقعہ کے مدارج صحت و ضعف کا تعین ہو تا ہے۔ یہ علوم و معارف کیا ہیں اور احادیث نے آخضرت سلی ایم کے زمانہ سے لے کر عمد تدوین تک حفظ و صیانت کے کن مرحلوں کو طے کیا اور کیونکر علم و حکمت کے بیالعل و گهراتصال و تسلسل کے ساتھ ہم تک پنیج-ان تمام امور کو جاننے کے لیے اصل کتاب کا مطالعہ ضروری ہے جو چھوٹے بڑے پندرہ ابواب پر مشتل ہے۔ اس میں ان تمام فنی مباحث کی تفصیل مذکور ہے' جن کو جانے بنا حدیث کا کماحقہ 'علم حاصل نہیں ہوسکتا ہے۔

محمه حنیف نددی

### قرآن حكيم اور اطاعت رسول سلتاييم

قرآن حکیم نے متعدد مقامات پر بید دعویٰ کیا ہے کہ اس میں تشریع و قانون کے تمام گوشوں پر روشنی ڈالی گئی ہے اور ان تمام بنیادی مسائل کو بیان کیا گیا ہے جو انسانی زندگی کے لیے ضروری ہیں۔

وَ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ (النمل: ٩٩).

اور ہم نے آپ پر ایس کتاب نازل کی جس میں ہرشے کی وضاحت ہے۔

وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتْبَ مُفَصَّلاً (الانعام: ١١٣)

حالا نكه اس نے تماری طرف واضح المطالب كياب جيجي-

الْو ٥ كِنْبُ أَخْكِمَتُ الْتُهُ ثُمَّ فُصِلَتْ مِنْ لَكُنْ حَكِيْمٍ خَبِيْوٍ ٥ (١٩٠١) الله ٥ كِنْبُ أَخْكِمَتُ النَّهُ ثُمَّ فُصِلَتْ مِنْ لَكُنْ حَكِيْمٍ خَبِيْرٍ ٥ (١٩٠١) الر-يه كتاب وه به جس كي آيتي مَشْكُم بين اور خدائ عكيم و خبير كي طرف المرابق عليم و خبير كي طرف

ہے بہ تفصیل بیان کر دی گئی ہیں۔

آئے! اق آیات کی رو سے دیکھیں کہ آنخضرت التحالی اطاعت اور اتباع کس درجہ ضروری ہے اور آپ طاق کے منصب یا فرائض کار میں کیا کیا چزیں داخل ہیں تاکہ ہر مسلمان صحیح خطوط پر اٹی دینی زندگی کے نقشے کو تر تیب دے سکے ورائل میں تاکہ ہر مسلمان صحیح خطوط پر اٹی دینی زندگی کے نقشے کو تر تیب دے سکے قرآن محلیم کے مطالب و معانی کو سمجھ سکے اور ان کو اپنی عملی زندگی میں سموسکے۔ قرآن محلیم نے اس سلسلے میں دو انداز اختیار کے ہیں۔ آگر تو اپنی اطاعت کے ساتھ رسول کی اطاعت کے ساتھ رسول کی اطاعت و پروی مروری تھرایا ہے اور کہیں صرف رسول کی اطاعت و پروی ہی خروری تھرایا ہے اور کہیں صرف رسول کی اطاعت و پروی ہی کا ذکر ہے 'جس کا مطلب یہ ہے کہ دینی نقطہ نظر سے قرآن کے پہلوب پہلو' اسلام اور فقہ و تقنین کا دو سرا سرچشمہ یا مصدر ٹانی جس سے ایمان و عمل کے تقاضے مکمل بوتے ہیں' سنت رسول ہے۔

قُلْ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَالرَّسُوْلَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْكَفِرِيْنَ ۞ (آل عمران: ٣٢)

کمہ دو کہ خدا اور اس کے رسول کا حکم مانو' اگر نہ مانیں تو خدا بھی کافروں کو دوست نہیں رکھتا۔

وَاَطِيْعُوا اللَّهَ وَ الرَّسُوْلَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ۞ (آل عَمَانَ: ٣٢)
اور خدا اور اس كے رسول كى اطاعت كرو' تاكہ تم پر رحمت كى جاسكےيَآيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَ اُوْلِى الْاَمْرِ مِبْنُكُمْ فَإِنْ 
تَنَازَعْتُمْ فِى شَى ءٍ فَوُدُّوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُوْلِ اِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ
الْاَحِر ذٰلِكَ خَيْرٌ وَّ اَحْسَنُ تَاوِيْلًا ۞ (السَاء: ٥٥)

مومنو! خدا اور اس کے رسول ملی کی فرمانبرداری کرو' اور اگر کسی بات میں اختلاف پیدا ہو تو اس میں خدا اور رکھتے ہو تو اس میں خدا اور رسول اور اپنے اولی الامرکے تھم کی طرف رجوع کرو' میہ بہت اچھی بات ہے اور اس کا مال بھی اچھا ہے۔

وَاطِيْعُو اللَّهِ وَرَسُولُهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ۞ (الانفال:١)

اگر ایمان رکھتے ہو تو خدا اور اس کے رسول کے عظم پر چلو-

يَاْ يُهَا الَّذِيْنَ امْنُوْا اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ رَسُوْلَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عُنْهُ وَ اَنْتُمْ تَسْمَعُوْنَ ۞ (الانفال: ٢٠)

ایمان دارد! الله اور اس کے رسول کی اطاعت کرو' اور اس سے روگردانی نه کرو' اور تم س رہے ہو-

وَ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُوْلَةٌ وَلاَ تَنَازَعُوا افَتَفْشَلُوا (الانفال: ٣١)

اور خدا اور اس کے رسول کے حکم پر چلو اور آپس میں جھٹڑا نہ کرنا' ایسا کرو گے تو بزدل ہو جاؤ گے۔

قُلْ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَ عَلَيْكُمْ مَا حُمِّلُتُمْ وَ إِنْ تُطِيْعُوهُ تَهْتَدُوا طَ وَمَا عَلَى الرَّسُوْلِ إِلاَّ الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ (الورعه)

کمہ و بیجئے کہ خدا کی فرمانبرداری کرد اور رسول خدا کے عکم پر چلو' اگر منہ موڑو گے تو رسول پر اس چیز کا ادا کرنا ہے جو ان کے ذمہ ہے اور تم پر اس چیز کا اوا کرنا ہے جو تممارے ذہے ہے اور اگرتم ان کے فرمان پر چلو گے توسیدها راستہ پالو گے۔ اور رسول کے ذہے تو صاف صاف احکام خدا کا پنچا وینا ہے۔ يَآيُهَا اللَّذِيْنَ اَمَنُوْا اَطِيْعُوا اللَّهُ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَلاَ تُبْطِلُوْا اَعْمَالُکُمْ ۞ (حجمہ: ٣٣)

مومنو! خدا کا ارشاد مانو اور پیغمبر کی فرمانبرداری کرو اور اینے عملوں کو ضائع نہ ہونے دو-

وَأَطِيْعُوا اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَاللَّهُ خَبِينٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ (مجادله: ١٣)

اور خدا اور اس کے پیغیر کی فرمانبرداری کرتے رہو اور جو کچھ تم کرتے ہو' خدا اس سے باخبرہے۔

وَاطِيْعُوا اللَّهُ وَاطِيْعُوا الرَّسُوْلَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُوْلِنَا الْبَلاغُ الْمُبِيْنُ ۞ (التغان: ١١)

اور خدا کی اطاعت کرو' اور اس کے رسول کی اطاعت کرو- اگر تم منہ پھیرلو گے تو ہمارے پینمبرکے ذمے تو صرف پیغام کا کھول کھول کر پنچا دینا ہے-

یہ وہ آیات ہیں جن میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت اور فرمانبرداری کوایک ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ ان میں دونوں کی اطاعت و پیروی کو یکسال طور سے ضروری ٹھرایا گیا ہے ' یعنی جو اسلوب ' انداز اور پیرایہ اظہار اللہ تعالیٰ کی انمیت کو اطاعت کے لیے اختیار کیا گیا ہے ' بعینہ وہی نیج اور طریق اطاعت رسول کی انمیت کو واضح کرنے کے لیے اختیار کیا گیا ہے۔ اب ان آیات پر ایک نظر ڈالتے چلئے جن میں اطاعت رسول کو مستقل بالذات ' اور منفرد دین کی اساس اور بنیاد قرار دیا گیا ہے:

مَنْ يُطِعِ الرَّسُوْلَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّهُ (النباء: ٨٠) جه هخص رسول کی پیروی کر برگانة بے شکہ اس

جو هخص رسول کی پیروی کرے گا تو بے شک اس نے خدا کی پیروی کی-وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُوْلِ اِلا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ (الناء: ١٦٣)

اور ہم نے پیغیر بھیجا ہے' اس لیے بھیجا ہے کہ خدا کے فرمان کے مطابق اس کا تھم مانا جائے۔

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ عَ وَاللَّهُ غَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ۞ (آل عران:٢١) لوگوں سے کمہ دیجئے اگر تم خدا کو دوست رکھتے ہو تو میری پیری کرو- خدا تمھیں دوست رکھے گا اور تمھارے گناہ بخش دے گا- اللہ بڑا بخشے والا رحم کرنے والا ہے-

فَلْيَحْذَرِ الَّذِيْنَ يُحَالِفُوْنَ عَنْ اَمْرِهِ تُصِيْبَهُمْ عَذَابٌ اَلِيْمٌ (الور: ٦٣) توجو لوگ آپ کے حکم کی مخالفت کرتے ہیں ان کو ڈرنا چاہیے کہ ایسانہ ہو ان پر کوئی آفت آپڑے یا تکلیف والاعذاب نازل ہو۔

فَلاَ وَ رَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجْرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي الْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَ يُسَلَّمُوْا تَسْلِيْمًا ۞ (الناء: ١٥٥)

آپ کے پروروگار کی قتم' یہ لوگ جب تک اپنے تنازعات میں آپ کو منصف نہ بنائیں اور جو آپ فیصلہ کر دیں اس سے اپنے دل میں تنگ نہ ہوں بلکہ اس کو خوثی سے تشلیم کرلیں تب تک مومن نہیں ہوں گے۔

یہ آیات اپنے مفہوم و معنی میں اس درجہ واضح ہیں کہ ہم نے ان کی تشریح و تفییر کو غیر ضروری سمجھ کرچھوڑ دیا ہے 'البتہ ان آیات سے جو نکات نکھر کر فکر و نظر کے سامنے آئے ہیں 'ان پر ایک نظر ڈال لینا چاہیے۔

ا اطاعت رسول ' دین کی اتنی اہم اساس ہے کہ اس سے انکار کفر کا متوجب ہے۔

۲ الله کے رسول کی اطاعت رحمت اللی کے حصول کا واحد ذریعہ ہے۔

س مسمی بھی فقتی و دینی مسئلے میں اختلاف رائے کی صورت میں اللہ اور اس کے رسول کا فیصلہ ہی آخری فیصلہ قرار دیا جا سکتا ہے۔

م الله اور اس کے رسول کے پیغام پر ایمان کے نقاضے اس وقت پورے ہو سکتے ہیں' جب کہ حضور ساتھ کی اطاعت و فرمانبرداری کو حرزجان بنایا حائے۔

۵ اطاعت رسول کی روگردانی سے حبط مال کا اندیشہ ہے۔

٢ مراول كى اطاعت الله كى اطاعت كم مترادف ہے۔

مریغمبرای لیے مبعوث ہوا ہے کہ لوگ اس کے نقش قدم پر چلیں۔

۸ محبت اللی صرف الی صورت میں حاصل ہو سکتی ہے کہ اُنتخضرت ماتیا ہے

کے ارشادات و اعمال کی پیروی کی جائے۔

، جو لوگ آپ کی تعلیمات کی مخالفت میں سرگرم ہیں' ان کو اللہ کے عذاب

سے ڈرنا چاہیے۔

ا ایمان اس وقت تک تکمیل پذیر نہیں ہو تا جب تک آنخضرت ملی کیا کے احکام و اوامر کو پورے اخلاص سے تسلیم نہ کیا جائے۔

رہا یہ سوال کہ قرآن نے آنخضرت ملٹھیا کے منصب اور فرائض کار کے بارے میں کیا ارشاد فرمایا ہے تو اس کو سمجھنے کے لیے نامناسب نہ ہوگا کہ پہلے تصور نبوت سے متعلق ان خیالات و افکار کا اختصار کے ساتھ ذکر کر دیا جائے جو یکسر المدانه اور غلط ہیں- بات یہ ہے کہ اس موضوع میں اصل اشکال یہ ہے کہ نبوت کا مسکلہ خالص دینی ہے اور جب اس کو حل کرنے کے لیے عقل و خرد کی واماندگی پر اعتاد کیا جائے گاتو اس سے لازما نبوت کی عظمت و حقیقت پر روشنی نہ پڑ سکے گی اور نه به بات واضح ہو سکے گی که انبیاء کی تعلیمات میں جو ایک طرح کا توافق اور ارتقاء و تسلسل پایا جاتا ہے اس کی کیا وجہ ہے۔جس طرح سائنس کے مسائل کو غیرسائنسی اصولوں کی روشنی میں حل نہیں کیا جا سکتا' ٹھیک اسی طرح وہ مسائل جن کا تعلق خالصتاً دین سے ہے ' ان کو غیر دیلی وسائل و ذرائع کے بل بوتے پر حل کرنا ناممکن ہے۔ لیکن اس کا کیا بیجئے' بعض لوگوں نے اس کے باوجود اسرار نبوت تک پہنچنے کی ناکام کو شش کی۔ مثلاً بچھ لوگوں نے اسے کہانت کی ترقی یافتہ شکل قرار دیا' حالانکہ نبوت اور کمانت میں کوئی مماثلت نظر نہیں آتی۔ جن لوگوں نے عربی ادبیات میں کاہنوں سے منقولہ اقوال کا مطالعہ کیا ہے وہ اچھی طرح جانتے ہیں کہ جمال ارشادات انبیاء میں حکمت و دانائی اور رشد و ہدایت کے موتی ضوء فکن ہیں 'گمرائی اور عمق ہے ' وہاں کمانت میں ڈھلے ڈھلائے ' بے معنی اور سطی جملوں کے سوا کوئی چیز پائی نہیں جاتی۔ کائن کو انبیاء و رسل ہے وہی نسبت حاصل ہے جو ذرہ کو آفتاب ہے۔ ان کے اقوال میں نہ صحت و بصیرت کی کوئی جھلک ہے' نہ زندگی کے مسائل ے متعلق کوئی پیغام و دعوت کا نظام پایا جاتا ہے' نہ اخلاق کو سنوارنے کی تعلیم ہے اور نہ اللہ تعالی سے رشتہ عبودیت استوار کرنے کاکوئی طریق مذکور کیونکہ یہ ساری چزیں انبیاء ہی کے ساتھ مخصوص ہیں۔ بعض حفرات نے کہا ہے کہ نبوت اس شدید احساس و تاثر کا نتیجہ ہے 'جو معاشرے میں فکرو نظر کی گراہیوں کو دکھ کر ایک ذبین اور حساس مصلح انسان کے دل میں ابھرتا ہے۔ ہم اس امکان کو نظر انداز نہیں کرسکتے کہ معاشرے میں مروجہ برائیوں کے خلاف' اصلاح کا جذبہ بعض حضرات کو اس حد تک مجبور کر دے کہ وہ ان کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرنے پر آمادہ ہو جائیں لیکن ان کے لیے یہ کیا ضروری ہے کہ وہ اپنے کو فرستادہ تصور کرنے لگیں اور اپنے خیالات و افکار کو دی و تنزیل کا نتیجہ قرار دیں۔

نبوت کی ایک توجیہ نفیات کے ماہرین نے یہ بیان کی ہے کہ یہ ایک نوع کی ذہنی بیاری ہے۔ اس پر یہ اعتراض وارد ہوتا ہے کہ یہ کیو کر ممکن ہے کہ ایک محض جو ذہنی و فکری لحاظ سے عدم توازن کا شکار ہے ' متوازن و معقول اور قابل عمل نظام حیات پیش کرسکے ' اعلی اخلاقی و روحانی قدروں کو پیش کرسکے ' تمذیب و تیرن کے سانچوں کو تر تیب دے سکے اور ان تمام گھیوں کو سلجھا سکے ' جن سے معاشرہ دوچار ہے۔ یمی نمیں ' خود بھی ایمی پاکیزہ اور بلند زندگی بسر کرسکے ' جو دو سروں کے لیے نمونے کی حیثیت رکھتی ہو۔

نبوت کے بارے میں یہ ان لوگوں کی توجیهات تھیں جو ادیان کی صداقت اور سپائی پر یقین نہیں رکھتے اور محض طن و تخمین کی بنا پر یہ جاننا چاہتے ہیں کہ اس کی حقیقت کیا ہے۔ کچھ لوگ ایسے بھی ہیں جو دینی ذہن رکھتے ہیں کین اس کے باوصف انھوں نے ٹھوکر کھائی ہے اور اس مسلے کی تہ تک نہیں پہنچ پائے۔ مثال کے طور پر بعض حضرات کا یہ کہنا ہے کہ نبوت ولایت ہی کے اس مقام ہے متعلق ایک حقیقت ہے جہاں پہنچ کر مجاہرہ و ریاضت سے سالک کا قلب اس لائق ہو جاتا ہے۔ دو سرے کہ اس پر وحی و تنزیل کی تجلیات کا انعکاس ہونا شروع ہو جاتا ہے۔ دو سرے لفظوں میں نبوت اور ولایت میں جو فرق ہے وہ نوعیت کا نہیں درجے کا ہے۔

ہمارے نزدیک نبوت کی متصوفانہ تعبیراس وجہ سے غلط ہے کہ قرآن کریم سے ہرگزیہ ثابت نہیں ہوپا تا کہ منصب نبوت سے بہرہ مند ہونے سے پہلے ہر نبی نے سلوک و معرفت کی وہ تمام منزلیں طے کی ہوں' جن کی صوفیاء نے نشان دہی کی ہے۔ مزید برآں اس سے عقید ہ ختم نبوت کی نفی ہوتی ہے'کیونکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ نبوت کسبی ہے وہبی نہیں۔ یعنی اگر آج بھی کوئی شخص تعلق باللہ کی اس منزل تک رسائی حاصل کرلے جس کو معرفت و سلوک کی اصطلاح میں آخری منزل کہا حاسکتا ہے تو وہ نبوت و رسالت کے عہدۂ جلیلہ پر فائز ہو سکتا ہے۔ حالا تکہ کوئی بھی ضیح العقیدہ مسلمان ان کا قائل نہیں۔

نبوت و ولایت میں ایک بنیادی فرق یہ ہے کہ نبی وہی و تنزیل کے ذریعے جن حقائق تک رسائی حاصل کرتا ہے وہ تمام تر معروضی ہوتے ہیں اور ولی کے قلب و ذہن پر جو نقوش مرتبم ہوتے ہیں وہ موضوی ہوتے ہیں 'اور ان کا تانا ہما شرے کے حالات 'اقدار و تعلیم و تربیت کے اسلوب و نبج سے تیار ہوتا ہے ' اور ان میں جو تھوڑی بہت معروضیت پائی جاتی ہے ' وہ بھی صاف اور واضح نہیں ہوتی بلکہ تعبیر طلب ہوتی ہے۔ ان نقوش و تاثرات کو ہم کشوف تو کہہ سکتے ہیں ' وہی نہیں۔ کشوف کو کہہ سکتے ہیں ' وہی نہیں۔ کشوف کی شری حثیت اس سے زیادہ نہیں کہ وہ سالک کے ذاتی تجربات ہیں۔ نہیں۔ کشوف کی شری حثیت اس سے زیادہ نہیں کہ وہ سالک کے ذاتی تجربات ہیں۔ مطابق ہیں یا نہیں۔ جس طرح ایک مجمعہ کا استدلال و استنباط صحیح بھی ہو سکتا ہے اور غلط بھی' ای طرح کشوف میں بھی خطا و صواب دونوں کا امکان موجود ہے' بلکہ علامہ این تیمیہ کی زبان میں بیر کہنا چاہیے کہ کشف بھی ایک طرح کے اجتماد ہی سے تعبیر این تیمیہ کی زبان میں بیر کہنا چاہیے کہ کشف بھی ایک طرح کے اجتماد ہی سے تعبیر

دینی حلقوں میں ایک نمایت محدود اور برخود غلط حلقہ ایسا بھی ہے جو نبوت و وحی کو اس سے زیادہ اجمیت دینے کے لیے تیار نہیں کہ اللہ تعالی اپی کتاب کی تنزبل کے لیے کئی محض کو منتخب کرلیتا ہے تاکہ وہ اس کتاب کے متن اور الفاظ و حروف کو من و عن لؤگوں تک پہنچا دے 'لیکن اس کے اقوال و تشریحات اور عمل و کردار کے لیے ضروری نہیں کہ وہ بھی وحی و تنزبل کا بتیجہ ہوں' للذا جمت و استدلال کا جمال تک تعلق ہے' اس کا سرچشمہ صرف وہ کتاب ہوگی جو اس پر نازل ہوتی ہے' اس کا سرچشمہ صرف وہ کتاب ہوگی جو اس پر نازل ہوتی ہے' پیمبر کا عمل اور ارشادات نہیں۔ ان کے نقطہ نظر سے پیمبر کی حیثیت محض مبلغ اور شارح کی ہے' شارع کی نہیں۔ ان کے ہاں ہر دور کے اہل علم کو یہ حق ہے کہ وہ معاشرے کے بدلتے ہوئے حالات کے مطابق اپنے طور پر کتاب اللہ کی تشریح کریں' شرع و تقنین کے سانچوں کو ڈھالیں' دین کی جزئیات اور تفصیلات کو متعین

کریں اور لوگوں کی رہنمائی کے فرائض انجام دیں-

نبوت و رسالت کا یہ گراہ کن تصور دراصل اس مفروضے پر مبنی ہے کہ وجی اللی کا دائرہ صرف کتاب اللہ تک سمٹا ہوا ہے اور اس کی وسعتیں اور ضوء فشانیاں نبی کے اعمال اور ارشادات کو متاثر نہیں کرپاتیں۔ طلائکہ وجی ایسا عمل ہے جو پیغیر کی پوری زندگی کو اپنی آغوش میں لیے ہوئے ہے۔ اس لیے پیغیر دینی حقائق کی تبیین و تشریح کے ضمن میں جو کچھ ارشاد فرماتے ہیں' اس سے منشائے اللی کی پوری پوری ترجمانی ہوتی ہے۔ قرآن تحکیم میں ہے:

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوْى ۞ اِنْ هُوَ اِلْاَّ وَحْيٌ يُّوْحِي ۞ (النَّم: ٣٠٣) اور وہ كوئي بات خواہش نفس سے منہ سے نہيں نكالنا وہ تو وحى اللى ہے جو ان كى طرف بھيجى جاتى ہے۔

لَقَدْ كَأَنَ لَكُمْ فِي رَسُوْلِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ (احزاب: ٢١) تمارك لي يَعْبر خداك زندگي بين بمترين نموند ہے-

اللہ کی اطاعت اور رسول کی متابعت کو دو مختلف اور متضاو خانوں میں تقسیم نمیں کیا جاسکا' بلکہ یہ ایک ہی حقیقت کے دو مختلف اظہار یا پر تو ہیں۔ اللہ تعالیٰ کتب و صحائف کے ذریعے معاشرے کے مسائل کا حل نازل فرماتا ہے اور رسول اپنے عمل' کردار اور تشریحات سے وحی و تنزمل ہی کی روشنی میں ان کو عملی جامہ پہناتا ہے۔ دونوں میں فرق یہ ہے کہ براہ راست وحی کو علماء کی اصطلاح میں وحی جلی کہا جاتا ہے اور اس کی روشنی اور تاثیر کو وحی خفی۔ اکثر الیا بھی ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے پیغیر تو بھیجا گیا ہے مگر اس پر کوئی متعین کتاب نمیں نازل کی گئ' کین اس کے باوجود اس کی پیروی کو ضروری ٹھرایا گیا۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ پیغیر کین اس کے باوجود اس کی پیروی کو ضروری ٹھرایا گیا۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ پیغیر کی ذات بجائے خود جمت و دلیل ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر نبی نے اپنے دور میں کیاب اللہ کی پیروی کے پہلو بہ پہلو اپنی پیروی کی بھی دعوت دی اور لوگوں سے کہا گیا۔ اگر تم نجات اخروی کے طالب ہوتی جمارے نقش قدم پر چلو۔

حضرت نوح نے فرمایا:

اِنْ اَجْرِیَ اِلاَّ عَلَی رَبِّ الْعُلَمِیْنَ ۞ فَاتَّقُوْا اللَّهُ وَاَطِیْعُوْنِ ۞ (الشمراء:١٠٩٠) الله میرا صله تو خدا سے ڈرو' اور میرے کہنے پر

چلو۔

حضرت ہود یا نے کہا:

اِنِّيْ لَكُمْ رَسُوْلٌ امِيْنُ ٥ فَاتَقُوْا اللَّهُ وَ اَطِيْعُوْنِ ٥ (اِلْعُراء:٣٦١)

میں تو تمهارا امانت دار پینمبر مول ' تو خدا سے ڈرو' اور میرا کہا مانو۔

حضرت صالح کا ارشاد ہے:

فَاتَّقُوْا اللَّهُ وَ أَطِيْعُوْنِ ۞ (الشراء: ١٣٨٠)

سو خدا ہے ڈرو اور میرا کہا مانو۔

حضرت لوط کا کہنا ہے۔

فَاتَّقُوا اللَّهُ وَأَطِيْعُونِ ٥ (الشَّرَاء: ١٦٢)

سوخدا سے ڈور اور میرا کہا مانو۔

حضرت شعیب کے اس پیرایہ بیان میں بن کے رہنے والوں سے فرمایا: کے کہ دَ سُفْاً امنہ ہُ 0 فَاتَقُهُ دِاللَّهُ مَا اَمْهُ دِ دِن اللّٰهِ مِن مِن مِن مِن مِن اِن مِن اِن مِن اِن

اِنِّی لَکُمْ رَسُولٌ امِیْنٌ ۞ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ اَطِیْعُونِ (الشَّرَاء: ۱۷۸، ۱۷۹) میں تو تهمارا امانت دار پینمبر ہوں سو خدا ہے ڈرواور میری اطاعت کرو۔

حضرت مسیح نے ان الفاظ میں بنی اسرا کیل کو اپنی بعثت کے مقصد سے

آگاه کیا:

قد جئتكم بالحكمة ولا بَيَّن لكم بعضَ الذي تَخْتَلَفُوْنَ فيه فاتقُو اللهُ وَاطِيْعُونِ ۞ (الرُرْف: ٩٣)

میں تمھارے پاس دانائی لے کر آیا ہوں۔ نیز اس لیے کہ بعض باتیں جن میں تم اختلاف کی سرمہ ' تم کہ سمجے ا

تم اختلاف کر رہے ہو'تم کو سمجھا دوں۔ آیئے! اب بیہ دیکھیں کہ ان توجیهات و تصورات کے مقابلے میں

اسے، اب بیہ دیسیں کہ ان و بیمات و صورات کے مقابعے میں قرآن عکیم نے نبوت کاکیا تصور پیش کیا ہے۔ ہم پوری ذمہ داری سے کہہ سکتے ہیں کہ قرآن عکیم نے واضح اور غیر مہم انداز میں اس حقیقت کی پردہ کشائی کی ہے کہ آسالت و نبوت کا تعلق میسر فیضان ربوبیت سے ہے۔ لیعن اللہ تعالی نے انسان کو پیدا کرکے یوں ہی نہیں چھوڑ دیا ہے کہ عقل و خرد کی وادیوں میں بھٹکتا پھرے 'پھرانبیاء درسل کو بھیج کراس کی رہنمائی کی ہے:

قَالَ رَبُّنَا الذي اعظى كُلِّ شَي ءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هُدى ۞ (١٠٠٥)

(موسیٰ نے) کما جمارا بروردگار وہ ہے جس نے ہر چیز کو اس کی شکل و صورت بخش ' پھرراہ د کھائی۔

اس لیے کہ انسانی عقل و تجربہ بسر حال محدود و ناقص ہے اس میں یہ استعداد نہیں پائی جاتی کہ وحی و تنزیل کی روشنی سے بے نیاز رہ کر تہذیب و تمدن کی گھیوں کو کامیابی سے سلجھا سکے اور اپنے لیے ایسی راہ عمل کا تعین کرسکے 'جس پرگام فرسا ہو کریے دنیا اور آخرت میں سرخرو ہو سکے اور اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرسکے۔ اس سلسلے میں اللہ تعالیٰ کا یہ طریق رہا ہے کہ ہر دور میں تسلسل کے ساتھ ایسے اشخاص منتخب کرکے مبعوث فرمائے 'جو ذہنی 'اظاتی اور روحانی طور پر اس طرح کامل ہوں اور اس لائق ہوں کہ انسان کو صلالت اور گراہی کی پستیوں سے نکال کر رشد و ہدایت کے فرازوں تک پہنچا سکیں۔ قرآن حکیم میں ہے:

الله اعلم حيث يجعل رسالته (الانعام: ١٢٨)

اس کو خدا ہی خوب جانتا ہے کہ وہ کے منصب نبوت سے نوازے۔

نبوت و رسالت کی ذے داریاں اللہ تعالیٰ کی طرف سے عائد کی جاتی ہیں تاکہ یہ لوگ خیرو خوبی کے قافوں کو آگے بڑھا سکیں اور شرو برائی کے قلع قمع کرنے میں ممدو معاون خابت ہو سکیں۔ اس مضمون کو قرآن نے متعدد مقامات پر بیان کیا ہے' جس سے یہ بات کھر کر فکر و نظر کے سامنے آ جاتی ہے کہ نبوت و رسالت کا تعلق اللہ کی تدبیر اور نظام ربوبیت سے ہے۔ انسانی ماحول' معاشرے' استعداد'یا مجاہدۂ ریاضت سے نہیں۔

کان الناس امةً واحدة فبعث الله النبین مبشرین و منذرین (القره: ۲۱۲)
پیلے تو سب لوگوں کا ایک ہی فرجب تھا لیکن وہ آپس میں اختلاف کرنے گئے تو خدانے ان کی طرف بشارت وینے والے اور ڈر سنانے والے یغیم بھیج لقد من الله علی المومنین اذبعث فیهم رسو لا من انفسهم (آل عمران) خدانے مومنوں پر بڑا احمان کیا ہے کہ ان میں انہی میں سے ایک پنجم بھیجا۔
اسی مفہوم کو ادا کرنے کے لیے انبیاء کے لیے رسل کا لفظ بھی استعال

کیاہے:

لقد احذنا ميثاق بني اسرائيل و ارسلنا اليهم رسلا (الماكه: ٤)

ہم نے بنی اسرائیل سے عمد بھی لیا اور ان کی طرف پیغیبرارسال کیے۔ آخضرت کے بارے میں خصوصیت سے ارشاد فرمایا:

هو الذي ارسل رسولهٔ بالهدى و دين الحق ليظهرهٔ على الدين كلهٔ وكفى بالله شهيدا ۞ (القح: ٢٨)

وہی ذات تو ہے جس نے اپنے پیغیر کو ہدایت اور دین حق دے کر بھیجا تاکہ اس کو تمام دیوں پر غالب کر دے اور حق ظاہر کرنے کے لیے خدا ہی کافی ہے۔

ای نظام ربوبیت کی آخری کڑی آنخضرت ساتی کی ذات گرای ہے اور آپ کے فرائض کار میں تین چیزیں داخل ہیں۔

ا- تعليم و تبليغ

۲- تزکیه -----اور

سو۔ عبین

جس کا مطلب میہ ہے کہ آپ بیک وقت معلم و مبلغ بھی ہیں' اور کتاب اللہ کے شارح اور مفسر بھی۔ تعلیم و تبلیغ سے مرادیہ ہے کہ آپ امت کو دین کے بنیادی حقائق سے آگاہ کریں' اس کے ذہنی افق کو بلند کریں' اور فکرو نظر کی صلاحیتوں کو اس طرح جلا دیں کہ خدا کی کائنات اور انسان سے متعلق امت ان تمام معلومات سے بہرہ مند ہو سکے' جس پر کہ تہذیب و تدن کا ارتقاء اور تغمیر منحصر ہے۔

تزکیہ سے یہ مقصود ہے کہ آپ ساتھ کیا اپنے روحانی فیوض اور اسوہ حنہ سے امت کے اخلاق و کردار کو سنواریں 'ان میں انسانی فرائض کا احساس پیدا کریں۔ ہمدردی 'محبت اور تعاون و خیر سگالی کے جذبات کی پرورش کریں اور بیہ بتائیں کہ انفرادی و اجتماعی سطح پر تقویٰ 'پرہیزگاری اور تعلق باللہ کی منزلوں کو کیوں کر کامیابی سے طے کیا جاسکتا ہے۔

تبیین کے معنی میہ ہیں کہ قرآن تھیم میں فرائض و اعمال کے بارے میں جو کچھ بھی ندکور ہے اس کی وضاحت اپنے قول و عمل سے کریں۔ اور جمال جمال بھی تشریح طلب اوا مرو احکام ندکور ہیں وہاں ان کی تشریح کریں اور امت کو پوری پوری تفصیلات سے آگاہ فرمائیں۔ مثلاً یہ کہ مسلمان پر شب و روز میں کتی نمازیں

فرض ہیں 'قیام ' رکوع اور جود میں کیا پڑھنا چاہیے ' مناسک حج کیا کیا ہیں ' نکاح ' طلاق اور بیوع یا معاملات سے متعلقہ آیات کا کیا مفہوم ہے۔

رسول الله طلی کے منصب اور فرائض کار کے بارے میں ہم نے جو تجزیہ پیش کیا ہے اس کی تائید ان آیات سے ہوتی ہے:

كما ارسلنا فيكم رَسُولا منكم يتلوا عليكم أيتنا ويزكيكم و يعلمكم الكتُب والحكمة و يعلمكم مالم تكونوا تعلمون (التره: ۱۵۱)

منجملہ اور نعمتوں کے جس طرح ہم نے تم میں تم ہی میں سے ایک رسول بھیج ہیں جو تم کو تمعاری آبیتیں پڑھ کر ساتے ہیں اور تمعیں پاک بناتے ہیں اور کتاب اور دانائی سکھاتے ہیں۔

يايها الرسول بلغ ما أنزل اليك من ربك (المائده: ١٤)

اے رسول! جو کچھ آپ کے رب کی طرف سے آپ برنازل کیا گیا ہے سب کا سب کا بینےاد بجئے۔

ياهل الكتّب قد جاء كم رسولنا يبين لكم كثيرًا مما كنتم تخفون من الكتّب (المائده: ١۵)

اے اہل کتاب تممارے پاس ہمارے پیفیر آگئے ہیں کہ جو پھھ تم کتاب اللی میں چھپار کے تھے ہیں۔ میں چھپار کے تاب اللی میں جھپار کھتے تھے وہ اس میں سے بہت پچھ تممیں تھول کر بتا دیتے ہیں۔ وانولنا الیک الذکر لتبین للناس مانزل الیہم ولعلهم یتفکرون ©

(النحل: ۳۴۸)

اور ہم نے آپ پر کتاب نازل کی ہے تاکہ جو ارشادات لوگوں پر نازل ہوئے ہیں وہ ان پر کھول کربیان کردیں' اور تاکہ وہ غور و فکر سے کام لیں۔ شمان علینا بیانه (القیم اور)

پھراس کے (لینی قرآن کے) معانی کابیان بھی ہمارے ذمے ہے۔

قرآن حکیم نے جس طرح تصور نبوت و رسالت کو تکھارا اور بیان کیا اور جس آنداز سے آخذا کی اور جس آنداز سے آخذا کی سے آخذا کی سے آخذ اور فیض تھا کہ مسلمانوں نے ہردور میں نہ صرف آپ ساتھیا کے نقوش قدم کی بیروی کی معادت حاصل کی بلکہ ان نقوش کو اجاگر بھی کیا۔ حاصل کی بلکہ ان نقوش کو اجاگر بھی کیا۔

## سنت کن حقائق سے تعبیرہے

آنخضرت سل المائيل كے وہ نقوش قدم 'جن كى پيروى اور اطاعت كا قرآن كے حكم ذيا ہے اور آخضرت سل الله اللہ كے وہ ارشادات و اعمال جن كے بتيجہ ميں دنيائے انسانيت ميں ايك مثالى معاشرہ قائم ہوا 'فن كى اصطلاح ميں سنت كملاتا ہے۔ تيكن سنت كا تھيك اطلاق كن كن معانى پر ہوتا ہے؟ اس كو سيجھنے كے ليے ضرورى ہے كہ لغت 'فقہ 'حديث اور اصول كى روشنى ميں اس كى وضاحت كى جائے 'اور بتايا جائے كہ مختلف حلقوں ميں سنت كا اطلاق كس محل پر ہوا ہے۔

لغت میں سنت کے معنی مطلقا سیرت یا اس فغل و اقدام کے ہیں 'جس کی بعد میں آنے والے لوگ پیروی کریں 'چاہے یہ فعل اچھا ہو یا برا۔

نعیب کاایک شعرہے:

کانی سنت الحب اول عاشق من الناس اذا احببت من بینهم وحدی جس کا مطلب بیہ ہے کہ لوگوں میں رسم عشق و محبت کی طرح اول

اول میں نے ہی ڈالی۔

صحیح مسلم کی ایک حدیث میں ہے:

من سن في الاسلام سنة حسنة فله اجرها و اجر من عمل بها بعده عن غير ان ينقص من اجورهم شي ء و من سن في الاسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزرمن عمل لها من بعد-

جس نے اسلام میں میں میں اچھے طریق عمل یا سنت حسنہ کو ایجاد کیا' اس کو اپنا اجر بھی ملے گا' اور اس مخص کا بھی جس نے اس طریق کو اپنایا بغیراس کے

کہ ان کے اجر میں کوئی کمی روا رکھی جائے۔ اور جس نے اسلام میں برائی یا سنت سینہ کا بیج بویا' اس کو اپنا بوجھ بھی اٹھانا ہو گا اور اس شخص کا بھی جس نے اس پر عمل کیا۔

گویا سنت کا اطلاق ازروئے لغت سیرت اور اسلوب زیست پر ہو تا ہے' جس کے لیے بیہ ضروری ہے کہ وہ خوب اور بہتر ہی ہو' بشرطیکہ اس کے بعد اس انداز اور اسلوب کی تقلید کی جائے۔

یہ بھی ممکن ہے کہ سننت الابل سے ہو' جس کے معنی اونٹوں کو چرانے اور ان کی اچھی طرح دیکھ بھال کرنے کے ہیں۔ فقہ میں علماء نے اس کا اطلاق آنخصرت ملی کیا ہے ان ارشادات و افعال پر کیا ہے' جو تھم شرعی پر دلالت کناں ہوں' یعنی جن سے یہ معلوم ہو سکے کہ کیا واجب ہے'کیا حرام ہے اور وہ کون سی باتیں ہیں جنھیں ہم مباح یا جائز قرار دے سکتے ہیں۔

علائے حدیث نے سنت کے اطلاق میں قدرے وسعت سے کام لیا ہے۔ ان کے نزدیک اس میں آخلاق اور وہ ہے۔ ان کے نزدیک اس میں آخضرت ملٹی کے کی سیرت' شاکل وعادات' اخلاق اور وہ تمام تر اقوال و افعال شامل ہیں' جو کتب حدیث میں ذکور ہیں' چاہے ان سے کوئی حکم شری مستبط ہو تا ہویا نہ ہو تا ہو۔ ان کے نقط نظر سے آخضرت ملٹی کے کی حیثیت اس امام و قائد کی ہے جس کی ایک ایک ایک ادا اس لائق ہے کہ ہمارے لیے وہ اسوہ اور نمونہ ہو۔

علائے اصول نے آنخضرت التی الله کی ذات گرامی کو اس حیثیت سے دیکھنے کی کوشش کی ہے کہ آپ چو نکہ شارع دین ہیں اس لیے آپ کے افعال و اقوال میں سنت کا درجہ مقام ان اعمال و ارشادات کو بخشا جائے 'جن سے مجتدین کو ان قوامد اور پیانوں کو وضع کرنے میں مدد مل سکے 'جو احکام و مسائل پر روشنی ڈال سکین اور ان کے ذریعہ کسی امرکے درست یا غلط ہونے کے بارہ میں فیصلہ کیا جاسکے۔
سکیس اور ان کے ذریعہ کسی امرکے درست یا غلط ہونے کے بارہ میں فیصلہ کیا جاسکے۔
سنت کی تین قشمیں ہیں: اقوال 'افعال اور تقریرات۔

اقوال سے مراد آپ کی وہ باتیں ہیں جو آپ نے مختلف مناستوں سے مختلف مقاصد کے اظہار کی غرض سے ارشاد فرمائیں۔ مثلاً آپ ملٹھ اِسے نے فرمایا: لا و صیبة لو ارث کہ وارث کے لیے وصیت کی ضرورت نہیں۔ یا بیر که کن زمینول پر عشر واجب ہے' اور کن پر نصف عشر۔ سمندر سے متعلق فرمایا:

هو الطهور ماءه كه اس كاياني ياك ہے۔

افعال سے یہ مقصود ہے کہ صحابہ نے آنخضرت ساتھا کی زندگی اور معمولات کو چونکہ براہ راست اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا'اس لیے امت کو بتایا کہ آپ پانچ نمازیں کیو نکر پڑھتے تھے یا مناسک حج کس طرح ادا کرتے تھے۔ افعال کا دائرہ دراصل آپ کی پوری عملی زندگی کو گھیرے ہوئے ہے۔

تقریرات صحابہ کے ان افعال سے تعبیرہ 'جو آپ کے سامنے ہوئے 'یا آپ کے علم میں لائے گئے 'اور آپ نے یا توان کو پند کیایا انکار نہ کیا۔ احادیث میں اس کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔ ابوسعید الخد ری سے مروی ہے کہ دو شخص ایک سفر میں شریک ہوئے۔ دوران سفر میں جب نماز کاوقت آیا تو چونکہ پانی وہاں میسر نہ بھا' اس لیے دونوں نے تیم کرکے نماز پڑھی اور پھرجب پانی میسر آیا تو ان میں ایک شخص نے دوبارہ وضو کیا اور نماز پڑھی۔ اور دوسرے نے تیم بی پر اکتفاکیا' اور وضو اور نماز کا اعادہ ضروری نہ سمجھا۔ اس کے بعد جب بید دونوں آخضرت میں عاصر ہوئے اور اس اختلاف کا ذکر کیا تو آپ ملی کے اس شخص سے کہ جس نے وضو اور نماز کا اعادہ نمیں اور تیم کو کانی اعادہ نمیں کیا تھا' اور تیم کو کانی اعدہ نمیں سمجھا تھا۔ فرمایا:

لک الاجر مرتین کرتم روبرے اجر کے مستحق ہو۔

تقریر ہی کے ضمن میں یہ واقعہ بھی آتا ہے کہ غزوہ بی قریظ سے متعلق آپ نے صحابہ بڑائی سے فرمایا، جس کا مفہوم یہ ہے کہ تمھیں عصر کی نماز بی قریظہ میں نہنچ کر ادا کرنی چاہیے۔ لیکن عصر تک جب یہ حضرات وہاں تک نہ پہنچ یا گئو تان میں بعض نے و عصر کی نماز وقت پر پڑھ کی اور بعض نے اسے مابعد یا گئوب تک مو خر کر دیا۔ آنخضرت ملٹا تیم کو جب اس بات کا علم ہوا تو آپ نے دونوں میں سے کسی کے فعل کو غلط نہ تھرایا، کیونکہ اس مسئلہ کا تعلق سرا سرا مراجتاد سے تھا۔

جن لوگوں نے نماز وقت پر ادا کرلی' انھوں نے یہ خیال کیا کہ آنخضرت ملی کیا کا مقعد یہ جب تک منزل یہ جب تک منزل یہ جب کہ جب تک منزل مقصود تک نہ پہنچ پائیں نماز ہی نہ پڑھیں۔ اور جن لوگوں نے نماز کو تاخیرے ادا کیا' انھوں نے صرف آنخضرت ملی کیا کے الفاظ کو طموظ رکھا' اور اس وقت تک عصر کی نماز نہ پڑھی جب تک کہ بنی قریظ میں نہ پہنچ گئے۔

تقریر کی زیادہ واضح مثال معاذ بن جبل کے بارے میں ملتی ہے۔ آپ ملتی ہے۔ آپ ملتی ہے۔ اس کو یمن میں والی بنا کر بھیجنے کا ارادہ کیا تو پوچھا: کیف تصنع ان عوض لک قضاء کہ جب بھی تصفیہ طلب مسئلہ سے دو چار ہوگے تو اس کو کیو کر حل کرو گے؟ انھول نے کما: کتاب اللہ کی روشنی میں۔ آپ نے فرمایا 'اگر وہ مسئلہ کتاب اللہ کی روشنی میں فہ کور نہ ہوتو؟ معاذ نے کما 'کچر میں اس کو سنت کی ہدایات کے مطابق حل کروں گا۔ اس پر آپ نے استعواب فرمایا 'اگر محمیں سنت سے بھی اس سلطے میں کوئی مدد نہ ملے تو اس صورت میں تمہارا طرز عمل کیا ہوگا؟ اس کا جواب حضرت معاذ نے یہ دیا کہ اس صورت میں اجتماد ولا الو کہ میں اجتماد سے خوش ہوئے دو لا الو کہ میں اجتماد سے خوش ہوئے کہ آپ کے منہ سے بے اختیار یہ الفاظ نکل پڑے: المحمد لللہ الذی خوش ہوئے کہ آپ کے منہ سے بے اختیار یہ الفاظ نکل پڑے: المحمد لللہ الذی کوشی دسول دسول دسول اللہ لما یوضی دسول اللہ اس خدا کی حمرو ستائش ہے کہ دو قبق دسول دسول اللہ کے رسول اللہ کے رسول اللہ کے رسول اللہ کی رضا کے موافق اور اس کے حسب منتاجواب دے سکے۔

سنت کا اطلاق تھی تھی اہل علم کے ہاں بدعت کے مقابلہ میں بھی ہو تا ہے۔ لغت میں بدعت کے معنی امر مستحدث کے ہیں۔ اور شرعا ہروہ بات بدعت کے دائرے میں شار ہوتی ہے' جو دین و شعائر میں نئی ہو اور آنخضرت ملڑ کیا یا صحابہ کے طرز عمل سے اس کا ثبوت نہ ملتا ہو۔ بدعت سے متعلق حدیث میں ہے:

مِن احدث في امرنا هذا ماليس منه رد-

کہ جو مخص بھی ہمارے دین میں ایسے اختراع و ایجاد سے کام لیتا ہے جس کا تعلق دین سے نہیں ہے اس کو مسترد کر دینا چاہیے۔ صحابہ کے عمل کو بھی سنت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس کی تائید اس حدیث سے ہوتی ہے:

عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين تمسكوا بها وعضوا عليها بنو

اس کا مطلب میہ ہے کہ میری سنت اور خلفائے راشدین کی سنت کی پیروی تم پر لازم ہے۔ اس سے تمسک کرو' اور اس کو مضبوطی سے پکڑلو۔

اس کے معنی یہ ہیں کہ صدر اول میں صحابہ بڑاتھ نے جن اجتمادات کی ضرورت محسوس کی جیتے شراب کی حد مقرر کرنا کیا مصاحف کو یک جا ایک جلد میں جمع کرنا کیا مصحف کے لیے ایک ہی قرات کا تعین کرنا وغیرہ امور جو ان کے عمد مبارک میں مصالح دین کے نقاضے کے لیے عمل میں لائے گئے 'سنت ہی کے دائرے میں داخل ہیں۔

آخضرت ملتی ایم ارشادات اعمال اور تقریرات جب روایت کے قالب میں دھل جائیں تو انھیں لفظ حدیث سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس کی جمع احادیث ہے۔ بعض او قات حدیث کو لفظ خرسے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔ لیکن اہل فن کی اصطلاح میں ان دونوں کے استعال میں فرق یہ ہے کہ حدیث کا اطلاق تو عموماً سنت کی حکایت و روایت ہی پر ہوتا ہے۔ اور خبر کا اطلاق سنت اور اخبار غیردونوں پر۔ اسی فرق کی وجہ سے ان لوگوں کو محد ثین کما جاتا ہے جو سنت کی حفاظت اور تدریس کا فرق کی وجہ سے ان لوگوں کو محد ثین کما جاتا ہے جو سنت کی حفاظت اور تدریس کا فریضہ انجام ویتے ہیں اور ان لوگوں کو اخباری کے لقب سے پکارا جاتا ہے 'جو صرف تاریخ سے تعرض کرتے ہیں۔

اہل علم تے حلقوں میں حدیث رسول بیان کرنے والوں کو مختلف القاب سے بکارا جاتا ہے۔ جیسے مسند' محدث اور حافظ۔

. مند اس منحض کو کہتے ہیں' جو حدیث کو بقید سند روایت کرے۔ اس کے لیے پیر ضروری نہیں کہ قیم وادراک حدیث پر بھی قادر ہو-

محدث کا درجہ نبتا اونچاہے۔ اس کے فرائض میں یہ داخل ہے کہ وہ اسانید کو جانے اور متن و اساد میں جو علل ہیں ان سے بھی آگاہ ہو- نیز صحاح ستہ ' مند امام احمد بن حنبل اور سنن بیہق وغیرہ اہم متون سنت سے آشنا ہو- حافظ کا مقام ان دونوں سے بلند ہے' اس کا اطلاق اس مخص پر ہوتا ہے جو نہ صرف سنن سے آگاہ ہو' بلکہ ان مخلف طرق سے بھی واقفیت رکھتا ہو' جن کے ذریعے ان سنن کی روایت ہوتی ہے اور اس کی مرویات اس لاکق ہوں کہ فن صدیث کے جاننے والے ان کی صحت پر اعتاد کر سکیں۔ اس کے لیے یہ بھی ضروری ہے' کہ محد ثین نے رواۃ کی جانج پر کھ کے لیے جو معین اصطلاحیں وضع کر رکھی ہیں' ان سے اچھی طرح آشنا ہو۔ نیز ان رواۃ و رجال کے تمام شیوخ کو بچانتا ہو' اور یہ بھی جانتا ہو کہ متن حدیث کو الفاظ کے جس قالب میں ڈھالا گیا ہے اس کی صحت کا کیا عالم ہے۔



#### سنت عهد نبوى طلقائيم مين

آخضرت ملتیم کے عمد مبارک میں حدیث و سنت کی با قاعدہ تدوین نہیں ہو پائی- اگرچہ بیہ مسلمہ امرہے کہ جہاں تک اس کی حفاظت و صیانت کا تعلّق ہے' اس میں کوئی کسراٹھا نہیں رکھی گئی۔ اسلامی معاشرے میں آنخضرت النظام کے ارشادات و اسوۂ حسنہ پر عمل پیرا ہونا ہر مسلمان کے لیے ضروری تھا۔ آپ کی اطاعت فرض تھی' اس کیے اس بارے میں دو رائیں نسیں پائی جاتیں کہ آپ کا ہر قول و عمل دین کی تشریح و تفسیر پر مبنی ہے' بلکہ حقیقت نفس الامری یہ ہے کہ اگر دین کے دائرے سے آپ ملتی الم تعلیمات کو خارج کر دیا جائے تو سرے سے دین کی کوئیِ عملی شکل ہی متعین نہیں ہو پاتی' اور کسی طرح یہ نہیں معلوم ہو پاتا کہ قرآن محیم نے جن اخلاقی و روحانی اقدار کی تعلیم دی ہے' ان سے کس طرح کی زندگی متشکل ہوتی ہے' اور کس نوع کا معاشرہ معرض وجود میں آتا ہے۔ یہ آمخضرت سائیا کے فیضان تعلیم و تربیت ہی کا کرشمہ ہے کہ قرآن حکیم ایک کامل تمونے کے قالب میں ڈھلا اور نوع انسانی کے لیے صفح معنوں میں ایک رہبر اور راہ نما کی صورت میں ابھر کر سامنے آیا۔ للذا جہال تک آپ مٹھیا کے اعمال و ارشادات کا تعلق ہے' یہ کہنا متفقہ طور سے اسلامی شعور کی ترجمانی کرنے کے مترادف ہے کہ دین کی تشریح و تفییر کے سلسلے میں قرآن حکیم کے ساتھ ساتھ بیہ دو سرا ماخذ اور سرچشمہ ہے جو اپنی آغوش میں مجیت و استناد کی روشن اور اعلیٰ مثالیں لیے ہوئے ہے۔ یمی وجہ ہے کہ محابہ نے نہ صرف آنخضرت ملٹاتیا کے نفوش قدم کی پیروی کو سعادت اخروی کا توشہ جانا بلکہ اینے سینوں کو اس کی ضوفشانیوں سے منور بھی رکھا اور اس کی حفاظت کے لیے جو ذرائع ممکن اور اسلامی مصالح کے موافق تھے' ان کو

اختیار بھی کیا۔

اس مرطے پر یہ سوال یقینا زہنوں میں پیدا ہوتا ہے کہ احادیث وسنن کو اگر یہ اہمیت حاصل ہے کہ وہ دین کا مافذ و ہتی ہیں تو پھر ضروری تھا کہ قرآن حکیم کی طرح اس کی بھی عصر نبوت میں ہی باقاعدہ تدوین ہو جاتی۔ یہ تدوین کیوں نہیں ہو بائی؟ اس کی ایک توجیہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ آنخضرت ماٹھاتیا جس وقت منصب نبوت سے سرفراز ہوئے اس وقت مکہ مرمہ میں دس سے پچھ ہی ذائد افراد ایسے تھے جو لکھنا پڑھنا جانتے تھے۔ لطف یہ ہے کہ عام مور نمین بھی میں کہتے چلے آ رہے ہیں کہ:

كانت الكتابة في العرب قليلة-

عربوں میں اس دور میں لکھنے کا رواج کم تھا۔

ہم متشرقین کے اس دعوے کی تائید کے حق میں نہیں ہیں کہ آخضرت مالیجا جس قوم میں مبعوث ہوئے وہ اچھی خاصی لکھی پڑھی قوم تھی اور ان کی اکثریت قرآت و کتابت کے اصولوں سے بخوبی آشنا تھی اور بید کہ قرآن میں جو ان کو اور آخضرت مالیجا کو اُقِی کما گیا ہے' اس کے معنی یہ ہیں کہ یہ لوگ شریعت اللہیہ سے ناواقف تھے۔ اُھِی کی یہ تشریح لغت' تاریخ اور قرآن کے صریحاً خلاف ہے۔ جمہور مفسرین کا یہ ہی عقیدہ ہے اور صیح ہے کہ عربوں کی اکثریت نہ صرف ای تھی بلکہ اس کو اپنی امیت پر فخرو ناز بھی تھا' کیونکہ وہ جانتے تھے کہ ان کے حافظ اس درجہ قوی اور مضبوط ہیں کہ ایک دفعہ وہ جس چیز کو س لیس اور اپنی گرفت میں لی اور اپنی گرفت میں کے لیس' وہ بمیشہ کے لیے ان کی لوح ذبن پر مرتسم ہو جاتی ہے۔ یہ بھی ان کا خیال کے ایک کی تعرب میں تغیرو تبدل کا برابر احمال رہتا ہے۔ کہی نہیں کتاب ضائع بھی ہو سکتی تھا کہ کتابت میں تغیرو تبدل کا برابر احمال رہتا ہے۔ کہی نہیں کتاب ضائع بھی ہو سکتی ہو سے لیکن قلب و ذبن پر کندہ فقوش نہ ضائع ہوتے ہیں اور نہ ان میں تحریف و سے۔ کی مختل کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے۔ کیکن قلب و ذبن پر کندہ فقوش نہ ضائع ہوتے ہیں اور نہ ان میں تحریف و سے۔ کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے۔ کیکن قلب کی گنجائش رہتی ہے۔ کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔ سے کہ حفظ کو کتابت پر ترجیح دیتے تھے۔

یک من کی ہو ہات کہنا چاہتے ہیں وہ صرف میہ ہے کہ اگر چہ ان کی اکثریت ہم جو بات کہنا چاہتے ہیں وہ صرف میہ ہے کہ اگر چہ ان کی اکثریت جاتل تھی تاہم ان میں فن کتابت سے آشنا افراد کی تعداد اتن کم نہ تھی جتنی کہ عام طور سے بیان کی جاتی ہے۔

تخضرت ملہ کی بعثت سے پہلے مکہ کرمہ نہ صرف ایک معبد کی

حیثیت سے مشہور تھا بلکہ کاروبار اور تجارت کا بہت بڑا مرکز بھی تھا' اور یہ بات قرین قیاس نہیں معلوم ہوتی کہ کاروباری طبقہ' تحریر و کتابت کی صلاحیتوں سے بیسر محروم ہو یا اس کی ضرورت و ابھیت سے قطعی ناواقف ہو۔ مکہ والے فن کتابت سے بسرہ مند تھے' اس کی تائید اس واقعہ سے ہوتی ہے کہ غزوہ بدر میں جو لوگ اسیر ہو کر آخضرت ماٹھیا کی فدمت میں پیش ہوئے' آخضرت ماٹھیا نے ان کا فدید یہ مقرر کیا کہ ان میں کا ہرایک فرد مدینہ کے بچوں کو کتابت و قرآت کی تعلیم دے۔ مزید برآل کیا یہ حقیقت نہیں کہ وہ لوگ جن کو کاتب وحی کے پر افتخار لقب سے نوازا جاتا ہے جو تعداد میں چالیس سے کم نہیں تھے' ان میں اکثریت ان اصحاب ہی کی تھی جن کا تعلق مکہ مکرمہ سے تھا۔

ورقہ بن نوفل مکہ ہی کا رہنے والا تھا۔ اس نے زمانہ جاہلیت میں تورات اور انجیل کو عربی تحریر میں منتقل کیا۔ زمانہ جاہلیت میں عربی میں لکھنے پڑھنے کا رواج تھا۔ اس کی تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ قرآن حکیم میں ان تمام لوازم کاذکر ہے جو لکھنے پڑھنے سے متعلق ہیں۔ مثلاً قرطاس:

تَجْعَلُوْنَهُ قَرَاطِیْسَ (الانعام: ۹۱) جے تم نے علیحدہ اوراق پر نقل کر رکھاہے۔

جے م کے صیحہ اوران پر سن کر رھائے۔ ن ٓ وَالْقُلَمِ وَمَا يَسْطُرُونِ ۚ ۞ (القلم: ١)

ن - قلم كى اور جو الل قلم لكض والع بين ان كى قتم-

سيابي

قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمْتِ رَبِّى لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ اَنْ تَنْفَدَ كَلِمْتُ رَبِّى وَلَوْجِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ۞

کمہ دیجئے 'اگر سمندر میرے پروردگار کی باتوں کے لکھنے کے لیے سابی ہوں تو قبل اس کے کہ میرے پروردگار کی باتیں تمام ہوں' سمندر ختم ہو جائے۔ اگرچہ ہم ویسابی اور سمندر اس کی مدد کو لائیں۔

ای طرح اور الفاظ بھی قرآن میں ندکور ہیں 'جن سے مکہ والوں کی تحری صلاحیتوں کا پتا چاتا ہے 'جیسے مرقوم' مسطور' سفرہ' کاتب اسفار' زبر' صحف' ' تحری صلاحیتوں کا پتا چاتا ہے' جیسے مرقوم ' مسطور' سفرہ' کاتب اسفار ' زبر' صحف ' تحل وغیرہ۔

مینہ منورہ بیں تشریف لے جاکر آنخفرت النہا کے تعلیم و تعلم کی طرف زیادہ توجہ مبذول فرمائی اور اس طرح لکھنے پڑھنے کا دائرہ اور وسیع ہوا۔ اس دور بین مساجد علم کا مرکز تھیں اور مدینہ میں نو مسجدیں تھیں' جمال مختلف قبائل کے بچے تعلیم یاتے تھے۔ خصوصیت سے مسجد نبوی النہ کیا میں ایک مقام جے ''صفہ'' کما جاتا ہے' تعلیم کا بہت بڑا مرکز تھا' یمال صحابہ بڑاتھ صبح و شام تحصیل علم میں مشغول رہتے۔ عبداللہ بن سعید بن العاص انھیں لکھنا پڑھنا سکھاتے' جو اس فن کی بار کیپوں سے اچھی طرح آگاہ تھے' اور آنخضرت سائے کیا نے خود انھیں اس کام کے بار کیپوں سے اچھی طرح آگاہ تھے' اور آنخضرت سائے کیا ہوں گے کہ پہلی ہجری میں بار کیفرت سائے ہے' مردم شاری کا حکم دیا تھا اور فرمایا تھا کہ مدینے میں تمام بسنے والوں کی تعداد معلوم کی جائے جو آغوش اسلام میں آچکے ہیں۔ چنانچہ صبحے بخاری میں باب کی تعداد معلوم کی جائے جو آغوش اسلام میں آچکے ہیں۔ چنانچہ صبحے بخاری میں باب کی تعداد معلوم کی جائے جو آغوش اسلام میں آچکے ہیں۔ چنانچہ صبحے بخاری میں باب کی تعداد معلوم کی جائے جو آغوش اسلام میں آگے ہیں۔ چنانچہ صبحے بخاری میں باب کی تصریح کی گئی ہے کہ اس مردم شاری میں ایک تعداد معلوم کی جائے کو تاس بات کی تصریح کی گئی ہے کہ اس مردم شاری میں ایک جزاریا پھی مد مسلمانوں کے نام درج کیے گے۔

اس تجزیہ سے یہ حقیقت بھی نکھر کر سامنے آجاتی ہے کہ آخضرت سائیلے کے عمد مبارک میں جو احادیث و سنن کی باقاعدہ اور رسمی تدوین نہیں ہو پائی تو اس کی وجہ صرف یہ نہ تھی کہ صحابہ بڑاتھ میں پڑھے لکھے لوگ بہت کم تھے ' بلکہ اصل وجہ یہ تھی کہ اس دور میں آخضرت سائیلے اور صحابہ بڑاتھ کے سامنے اہم مسللہ یہ تھا کہ تحریر کی صورت میں کہیں احادیث رسول اور قرآن کی آیات میں اختلاط نہ ہوئے ' اور ایبانہ ہو کہ لوگوں کی توجہ حفظ قرآن کی طرف سے ہمنہ جائے۔ اس اندیشے کے بیش نظر ابتدا میں آخضرت سائیلی نے کابت سے یہ کمہ کر روک دیا اس اندیشو اعنی و من کتب عنی غیر القران فلیمحه ' وحدثوا عنی ولا

حرج۔ کہ تم احادیث کو قلم بند نہ کرو' اور جس نے قرآن کے سوا کچھ لکھ رکھا ہے' وہ اس کو مٹا دے۔ ہاں احادیث کو بیان کرو' اس میں کوئی مضا کقہ نہیں-

یہ حدیث ابو سعید الخدری سے مردی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ حدیث رسول بیان بھی کی جائے اور اس کے انوار سے سینوں کو فروزاں بھی رکھا جائے' لیکن اسے معرض تحریر میں نہ لایا جائے' ٹاکہ ابیا نہ ہو کہ لوگ احادیث

رسول اور آیات قرآن میں خط امتیاز نہ تھینچ سکیں۔ لیکن جب قرآن حکیم ہر طرح سے محفوظ ہو گیا صدور میں بھی اور سطور میں بھی اور التباس و اختلاط کا اندیشہ جاتا رہا تو آخضرت ملتی ہے کتابت احادیث کی اجازت دے دی۔ چنانچہ آپ نے فرمایا: قید والعلیم بالکتاب۔

علم کو قید تحریر میں لے آؤ

رافع بن خدیج بناتی سے مروی ہے:

انه قال ولل الله؛ انا نسمع عنك اشياء افنكتبها قال اكتبوا ولا حوج

رافع بن خدیج فاتف نے کمایا رسول اللہ! ہم آپ سے بہت ی باتوں کو سنتے ہیں کیا ہم آپ سے بہت ی باتوں کو سنتے ہیں کیا ہم اضیں لکھ لیا کریں۔ آپ نے فرمایا لکھ لیا کرو' اس میں کوئی حرج شیں۔

سنن ترفدی میں ابو ہریرہ رہائی سے یہ روایت منقول ہے کہ ایک انصاری آنخضرت ملٹی کے ارشادات کو سنتا اور انخضرت ملٹی کے ارشادات کو سنتا اور استفادہ کرتا۔ لیکن اس کا حافظہ اس درجہ قوی نہ تھا کہ ان کو قید حفظ میں لاسکے۔ اس لیے آنخضرت ملٹی کی سے اس نے اپنی اس کمزوری کا ذکر کیا تو آپ ملٹی کی سے اس نے اپنی اس کمزوری کا ذکر کیا تو آپ ملٹی کی فرمایا: استعن بیمینک۔

اینے داہنے ہاتھ سے کام لو-

یغنی اگر تمھیں احادیث یاد نہیں رہتیں تو اس کاعلاج ہے کہ لکھ لیا کرو۔ فتح کمہ کے موقع پر آپ ملتی ایک طویل اور حکیمانہ خطبہ ارشاد فرمایا جس کو اسلام کا دستور حیات کما جاسکتا ہے۔ آپ جب خطبے سے فارغ ہوئ تو یمن کے ایک صاحب ابوشاہ نامی مخص کھڑے ہوئے اور گزارش کی کہ یا رسول اللہ! مجھے یہ خطبہ لکھوا دیجئے۔ اس پر آپ ملتی کیا نے یہ حکم دیا:

اكتبوا لابي شاه-

کہ انی شاہ کے لیے بیہ خطبہ لکھ دو۔

ان تفریحات سے یہ امرواضح ہو جاتا ہے کہ آپ نے کتابت مدیث سے ابتداء اگرچہ اس خطرے کی بنا پر روکا تھا کہ احادیث اور قرآن کی آیات میں

التباس و اختلاط نہ پیدا ہو جائے۔ لیکن یہ نمی عام اور مطلق نہ نھی بلکہ ایک مصلحت دینی کے تابع نھی، جس کا مقصد یہ نھاکہ قرآن علیم کی آیات میں کوئی اشتباہ نہ پیدا ہو، چنانچہ جب یہ اشتباہ اور خطرہ دور ہو گیا اور قرآن کی حفاظت و صیانت کے تمام مرطے طے ہوگئے تو آپ نے اس کی اجازت مرحمت فرما دی۔ یمی وجہ ہے کہ آپ کی زندگی ہی میں احادیث کے متعدد مجموعے تیارہو گئے، جن میں مضہوریہ ہیں۔

۱- سعد بن عباده الانصاري كاصحفه-

۲- سمرہ بن جندب کا رسالہ: اس کے بارے میں ابن سیرین کا کہنا ہے کہ اس میں علم کا کثیر حصہ ند کور ہے۔

۳۔ جابر بن عبداللہ کا صحفہ: اس کی قدر وقیت سے متعلق جلیل القدر تابعی قادہ بن السدوسی کا کہنا ہے:

لان صحيفة جابر احفظ منى من سورة البقرة-

جس کا مطلب یہ ہے کہ میرے زہن میں سورۃ بقرہ اس قدر محفوظ نہیں'جس قدریہ صحفہ محفوظ ہے۔

الصحیفة النصادقة اس کو عبدالله بن عمرو بن العاص براتی نے آنخضرت التی ہے سن کر لکھا۔ مند احمد میں اس صحیفے کے مشمولات کا ذکر موجود ہے۔ اس میں اس بات کی تصریح بھی پائی جاتی ہے کہ ایک شخص نے آنخضرت التی ہے ہے دریافت کیا کہ کیا آپ التی ہو بچھ ارشاد فرماتے ہیں ' میں لکھ لیا کروں۔ حضور ساتی ہے ارشاد فرمایا ' ہاں لکھ لیا کرو۔ اس نے پھر میں لکھ لیا کروں۔ حضور ساتی ہے ارشاد فرمایا ' ہاں لکھ لیا کرو۔ اس نے پھر ارشاد فرمایا ' کیا رضا اور غضب دونوں حالتوں میں۔ آپ ساتی ہے جواب میں ارشاد فرمایا:

نعم فاني لا اقول في ذُلك الاحقا-

کیوں نہیں میں دونوں صورتوں میں حق ہی کااظہار کرتا ہوں۔

۵۔ اس سلسلے میں سب سے بڑا اور عظیم الثان صحیفہ وہ ہے جس میں آنخضرت ملتی ہے ہے۔ اس سلسلے میں سب سے بڑا اور عظیم الثان صحیف وہ ہے جس میں آنخضرت ملتی ہے۔ اور ایک معاہرے کی شکل میں ترتیب دیا۔ اس میں پانچ مرتبہ اهل هذه الصحیفة کالفظ آیا ہے۔ یہ صحیفہ صحابہ میں اس درجہ مشہور و متواتر تھا کہ

کتاب اللہ کے پہلوبہ پہلواس کا ذکر کیا جاتا۔ اس میں اسلام کے کلیات و احکام کی الیمی تشریح پائی جاتی ہے جس کی بنیاد پر مدینہ میں پہلی اسلامی حکومت قائم ہوئی۔ حضرت علی بڑاٹند سے ایک مرتبہ پوچھا گیا کہ آپ کے پاس کوئی مخصوص تحریر یا کتاب موجود ہے۔ آپ نے فرمایا:

لا الاكتاب الله اوفهم اعطيه رجل مسلم ومافي هذه الصحيفة

نہیں' سوائے کتاب اللہ اور اس فہم ادراک کے جس سے ہر مسلمان بسرہ مند ہے' یا جو اس صحیفہ میں مندرج ہے۔

۔ صحف ابن عباس: ان صحف کی کتابت ان کے شاگر د سعید بن جبیر نے کی- ان کی مرویات اس درجہ مشہور ہیں کہ اس سے تفاسیر و احادیث کی کتابیں بھری بڑی ہیں-

صحف الى مربره: حضرت الى جريره رفاقة كثيرالروايت جين- ان كى مرويات كا مجموعه وه ہے جس كى ان كے تلميذ رشيد بهام بن منبه نے روايت كى- يه اگرچه تابعى جين تابم اس مين ذكوره روايات چونكه ابو جريره رفاقة سے منقول جين اس ليے اس صحيفے كو بھى ہم ان صحائف ميں شار كركتے جين جو عمد نبوى سے تعلق ركھتے ہيں- اس كى دريافت كا شرف ڈاكٹر محمد حميد الله ايسے فاضل و محقق كو حاصل ہوا ، جنھوں نے برلن اور دمشق كى لا بمريريوں ميں سے اسے ڈھونڈا نكالا- تدوين حديث ميں يہ صحيفه برى اہميت كا مالك ميں سے اسے ڈھونڈا نكالا- تدوين حديث ميں يہ صحيفه جون كا توں منداحم ميں مندرج ہے۔ صحيح بخارى كے ابواب ميں بھى اس كى مرويات منداحم ميں مندرج ہے۔ صحيح بخارى كے ابواب ميں بھى اس كى مرويات منداحم ميں مندرج ہے۔ صحيح بخارى كے ابواب ميں بھى اس كى مرويات يائى جاتى ہيں- يہ ١٣٠٨ كى مرويات

مکتوبات: عمد نبوی میں اس دور کے متعدد حکمرانوں کو جو خطوط کھے گئے وہ بھی کتابت حدیث کے سلسلة الذہب کی ایک درخشاں کڑی کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان میں ان کو اسلام کی دعوت دی گئی اور ان پر واضح کیا گیا کہ اگریہ امرا و سلاطین دنیا و آخرت میں سلامتی کے خواہاں ہیں تو اخص چاہیے کہ اسلام کی حقانیت کو تسلیم کرلیں۔

## آنخضرت طلفيلم كااسلوب دعوت وارشاد

آخضرت ملتی اسلامی کے جس طرح کہ قرآن حکیم بتدریج نازل ہوتا رہا'
ای طرح تعلیم و ارشاد میں بھی تدریج سے کام لیا اور شیس برسوں میں برابر لوگوں
تک اس کے پیغام کو پہنچاتے رہے۔ ہی نہیں' آپ نے عملاً امت کی باقاعدہ تربیت
کی' ان کے اخلاق کو سنوارا' عبادات و رسوم کی اصلاح کی اور ان تمام باتوں کی
تشریح و وضاحت کی جن کا تعلق انسان کی انفرادی' اجتماعی اور سیاسی و روحانی زندگ
سے ہو سکتا ہے۔ آپ اٹھتے بیٹھتے' سفرو حضر' صلح و جنگ' ہر حالت میں قرآن حکیم کی
ساتھ احادیث و
سمن کا ذخیرہ بھی جمع ہوتا رہا اور تر تیب پاتا رہا۔

سنن کا ذخیرہ بھی جمع ہوتا رہا اور ترتیب پاتا رہا۔
اول اول آپ نے دارالار قم کو تعلیم و ارشاد کا مرکز قرار دیا۔ اس کے
بعد معجد کو یہ اہمیت حاصل ہوئی کہ یماں ہر نوع کے معاملات طے کیے جائیں اور
مسلمانوں کی تعلیم و تربیت کا اہتمام کیا جائے۔ لیکن اس کے یہ معنی نہیں کہ آپ کی
مبلغانہ کو ششیں صرف مساجد ہی تک محدود ہو کر رہ گئی تھیں۔ آپ کو جب بھی اور
جمال بھی احکام کی تشریح و توضیح کا موقع میسر آتا' اس سے فائدہ اٹھاتے اور مناسب
ہدایات دیتے۔ حضرت انس بڑاتھ کا کہنا ہے:

انما كانوا اذاصلوا الغداة قعدو احلقا حلقا يقرء ون القرأن و يتعلمون الفرائض والسنن-

صحابہ کی یہ عادت تھی کہ صبح کی نماز کے بعد مختلف طلقوں اور دائروں میں منقسم ہو جاتے اور اپنے اپنے حلقے اور دائرے میں قرآن پڑھتے' اور آنخضرت ملائے اسے فرائض وسنن کی تعلیم حاصل کرتے۔

جس کے یہ معنی ہیں کہ آخضرت ملتی ایک تعلیم و تربیت کے سلط میں وقا فوقا ایک علمی مجالس کا اہتمام بھی فرماتے' جن سے استفادہ کرکے وہ اس لائق ہو جاتے کہ اپنی زندگیوں کو اسلام کے عملی سانچوں میں ڈھال سکیں۔ ان علمی مجالس میں عورتوں کو بھی شریک کیا جاتا' جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ بڑا تھے مروی ہے کہ آپ نے ان کے لیے خود ان کی خواہش پر ایک مقام اور وقت کا تعین فرمایا اور کہا کہ تم فلال گر پہنچ جاؤ' میں بھی وہاں آجاؤں گا۔ چنانچہ آپ وقت مقررہ پر تشریف لائے اور ان کو وعظ و تھیجت سے نوازا۔

آپ کے انداز وعظ و نصیحت کی پچھ خصوصیات تھیں۔ مثلاً میہ کہ: ۔ آپ اس بات کو بھیشہ ملحوظ خاطر رکھتے کہ صحابہ کی تعلیم و تربیت کے سلسلے میں مناسب او قات کا انتظار کیا جائے ' اور سے دیکھا جائے کہ کب اور کس وقت یہ نصائح کو صدق دل سے قبول کرسکتے ہیں۔

ابن مسعود کا کہنا ہے:

كان النبي صلى الله عليه وسلم ـ يتخولنا بالموعظة في الايام كراهية السامة علينا-

الغنی آنخضرت وعظ و ارشاد میں تخول سے کام لیتے ' تاکه روزانہ اور ہروقت کی تفیحت سے طبائع آلتانہ جائیں۔

تعلیم و تربیت کا آید الیا انداز ہے جس کی اہمیت و افادیت کو اس دور کے بہت سے تربیق اداروں نے اپنالیا ہے اور اس حقیقت کو مان لیا ہے کہ تعلیم اسی ، وقت صحیح نتائج پیدا کر سکتی ہے ' جب طلبہ کی نفسیات کا خاص خیال رکھا جائے اور دیکھا جائے کہ دیکھا جائے کہ کب اور کس وقت ان کا ذہمن و قلب حاضر ہے ' اور اس لا کق ہے کہ تعلیم و تربیت کے اصولوں سے صحیح معنوں میں بہرہ مند ہو سکے۔

ہر مخص کی ذہنی سطح اور مدارج عقلی میں اختلاف بایا جاتا ہے۔ آنخضرت التہ کیا کا قاعدہ تھا کہ وہ دعوت و تبلیغ کے سلسلے میں ہر مخص کی ذہنی سطح اور اس کے مدارج عقلی کا بورا بورا خیال رکھتے۔ حضری اور شہری لوگوں سے ان کے انداز و معیار کے مطابق گفتگو فرماتے ' اور بدوی سے اس کی زہنیت کے مطابق بات کرتے۔ اس کی بہترین مثال ابو ہریرہ وہاتھ کی اس

روایت سے ملے گی ، جس میں بنی فزارہ کے ایک مخص کا ذکر کیا ہے جو بدوی تھا۔ ان کا کمنا ہے کہ یہ مخص آنخضرت ملٹھیل کی خدمت میں عاضر ہوا اور کما کہ میرے ہاں ایک لڑکا پیدا ہوا ہے ، جو سیاہ رنگ کا ہے۔ میں نے اسے قبول کرنے سے انکار کر دیا ہے کیونکہ ہم میاں بیوی میں کوئی مجھی سیاہ رنگ کا نمیں ہے۔ آنخضرت ملٹھیل نے اس کی سمجھ اور پیشہ کے مطابق جواب مرحمت فرمایا۔ اس سے بوچھا:

هل لک من ابل؟ کیا تممارے پاس اونٹ ہیں؟

اس نے کہا۔ جی ہاں۔ آپ نے پھر دریافت فرمایا کہ وہ کس رنگ کے میں؟ اس نے کہا' سرخ رنگ کے۔ آپ نے اس پر سوال کیا کہ کیا ان میں کوئی اورق لینی خاکشری رنگ کا یا کم سیاہ رنگ کا کوئی اونٹ بھی ہے؟ اس نے کہا' ہاں

آخضرت ملٹی لیا ۔ اب تم ہی بتاؤ کہ سرخ رنگ کے اونٹوں میں ہیں جاتی کی سرخ رنگ کے اونٹوں میں ہیں ۔ اس کے نسب میں کیے آتھی ؟ اس نے اس کے جواب میں کہا۔ ممکن ہے کہ اس کے نسب میں کوئی اونٹ خاستری یا سیاہ رنگ کا ہو' اور اس کی جھلک ہو۔ جب بات یمال تک پہنچ چکی تو آپ نے یہ کمہ کراس کے شک کو دور کردیا:

وهذا عسى ان يكون نزعة عرق-

که بهان بھی معاملہ ایسا ہو سکتا ہے کہ بیہ نسب کا کرشمہ کار فرما ہو اور اس میں تمماری بیوی کا کوئی قصور نہ ہو-

طبرانی کی روایت ہے کہ قریش کا ایک نوجوان جو حیوانیت کے جذبات، ہے مغلوب تھا' آنخضرت ملی ہیلا کے پاس آیا' اور کہنے لگا کہ مجھے زنا کی اجازت مرحمت فرما دیجئے۔ اس کا یہ کمنا تھا کہ حاضرین اس پر لیکے اور اس گتافی پر اس کو خوب ڈانٹا ڈپٹا۔ آپ نے یہ دیکھا تو فرمایا: اس سے تعرض نہ کرو۔ پھر اس کو اپنے قریب بلاکر پوچھا: قریب بلاکر پوچھا:

اتحبه لامک؟ کیاتم اے اپنی مال کے لیے پند کروگ؟ اس نے کما۔ بخدا' ایبانہیں ہوسکتا۔

انا براہ آپ نے کہا' تو کیا تم چاہو گے کہ تمعاری بیٹی کے ساتھ کوئی

مخص یہ سلوک روا رکھے۔ اس نے جواب میں ہی کما کہ جی نہیں 'میں اسے ہرگر پند نہیں کرتا۔ اسی طرح آپ نے اس کی دیگر رشتے دار خواتین کا ایک ایک کرکے ذکر کیا اور پوچھا کہ کیا تم پیند کروگے کہ ان سے یہ معالمہ روا رکھا جائے؟ اس نے ہر سوال کے جواب میں ہی رویہ اختیار کیے رکھا اور کما کہ ہرگز نہیں۔ اس کے بعد آپ نے اس کی مغفرت کی دعا کی۔ راوی کا کمنا ہے کہ تغییم و تعلیم کے اس انداز سے یہ اس درجہ متاثر ہوا کہ اس کے بعد یہ بمیشہ کے لیے تائب ہوگیا' اور پھر بھی اس گناہ کی طرف ملتفت نہ ہوا۔

۔ آپ کی عادت مبارکہ کا یہ پہلو بھی قابل ذکر ہے کہ آپ جب بھی اپنے صحابہ کو کوئی دیئی تھم سمجھانا چاہتے تو اس کو تین تین مرتبہ دہراتے ' تاکہ بات نہ صرف دل کی گرائیوں میں اتر جائے بلکہ لوح قلب پر مرتسم بھی ہوجائے۔

انس بن مالک ملاتنہ سے روایت ہے:

ان النبي عليه الصلوة والسلام كان اذاتكلم لكلمة اعادها ثلاثا حتى

تفهم منه-

آنخضرت ملٹائیل جب کچھ ارشاد فرمانا چاہتے ' تو ہر ایک کلمہ کا تین تین دفعہ اعادہ کرتے تاکہ سننے والا۔ اچھی طرح فہم و ادر اک کی گرفت میں لے آئے۔ اس سے بیہ نہ سمجھا جائے کہ بیہ آپ کا دائمی معمول تھا۔ آپ موقع اور مناسبت کا خیال رکھتے اور اسی انداز میں گفتگو فرماتے ' جو مقام و محل کے موافق ہو۔

ا۔ آسانی اور تیسیر بھی ایک اصول تھا'جس کو آنخضرت طاق کیا احکام و عبادات میں خصوصیت سے ملحوظ و مرعی رکھتے اور لوگوں کو اس بات سے باز رکھتے کہ احکام و مسائل میں تفیق یا تنگی سے کام لیں' یا عبادات میں تضنع اور تختی کو اپنائیں-

> حضرت ابن عباس بناتی سے روایت ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا: علموا ویسروا ولا تعسروا۔

> لوگوں کو تعلیم دو' اور آسانی پیدا کرد اور مشکلات سے پر ہیز کرو-دھ ۔ انس دائشہ سے میں ہیں۔

خير دينكم اليسر وخير العبادة الفقه

تممارے دین میں کا وہ حصہ بهتر ہے جو زیادہ آسان اور سهل ہو' اور بهترین عبادت احکام کی سمجھ بوجھ ہے۔

ایک روایت میں ہے کہ آپ اغلوطات سے منع فرمایا کرتے تھے۔ امام اوزاعی کا کہنا ہے کہ اس سے مقصود یہ تھا کہ لوگوں کے سامنے مشکل اور پیچیدہ مسائل نہ بیان کیے جائیں' جن سے وہ پچھ بھی اخذ نہ کرسکیں' بلکہ صرف وہی ہائیں بیان کی جائیں جن کو وہ آسانی سے سمجھ ہوجھ سکیں۔

۵- آخضرت التاليام گفتگو ميں سامع كے لب و لجد كا بھي خيال ركھتے اور يہ بھى ديكھتے كہ اس كا تعلق كس قبيلے سے ہواور اس قبيلے ميں كس نوعيت كى زبان رائج ہے۔ خطيب بغدادى نے عاصم الاشعرى سے روايت كى ہے كہ آپ نے اس كو مخاطب فرمايا:

ليس من امبرا مصيام في اسفر-

اس میں اشعریین کی اس عادت کو ملحظ رکھا کہ یہ اکثر لام کو میم کے ساتھ بدل دیتے ہیں۔ اس کو قصیح عربی میں اگر ادا کریں تو یوں کما جاسکتا ہے:

ليس من البر الصيام في السفر-كه سفرك دوران روزه ركهنا نيكي نهيل-

اس طرز تخاطب سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ آپ اگرچہ اقسح العرب تھے اور فصیح ترین زبان میں گفتگو فرماتے تھ' تاہم تیسیر' آسانی اور تفہم کو ہرشئے سے مقدم جانتے تھے۔



# صحابہ اور تابعین کے دور میں علم حدیث کی اشاعت کاجذبہ

تاریخ و احادیث کے سرسری مطالعہ سے نیہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ آنخضرت ملاہیم کے بعد آپ کی امت نے آپ کی تعلیمات کی اشاعت و فروغ میں کس طرح بڑھ چڑھ کر حصہ لیا کہ س جانفشانی اور شوق و محبت سے مثمع نبوت کی کرنوں کو اپنے دامن عمل میں سمیٹا اور اس کی روشنی سے قلب و ذہن کے اجالوں کا سامان مہاکیا۔ دینی نقطہ نظرے دیکھتے تو صحابہ اور تابعین کے لیے اس سے زیادہ اور کون شے عزیز ہو سکتی تھی کہ وہ نہ صرف آنخضرت ساتھیا کے اسوہ حسنہ کی پیروی کریں بلکہ اس اسوہ حسنہ کی ایک ایک ادا اور جھلک کو دیکھیں اور اس کو رو سروں تک پہنچائیں۔ میں وجہ ہے آنخضرت ملی کیا کے بعد اشاعت سنت کے جذبہ نے با قاعدہ ایک تخریک کی شکل اختیار کرلی- چنانچہ ہر فخص کے ول میں اس داعیہ نے کروٹ لی کہ آپ کے ارشادات و معمولات کو معلوم کیا جائے ' کیونکہ آنخضرت ملا کیا کی سیرت سنن اور منهاج زندگی کو تفصیل سے جانے بنا ان اصولوں کو ایک ممل نظام کی حیثیت سے بیش نہیں کیا جاسکتا، جو قرآن علیم میں فدکور ہیں۔ حضرت ابو بکر صدیق بناتھ ہی کود میکھیے ' بیہ براء کے والد جناب عازب کے ہاں پہنچتے ہیں اور اپنی او نتنی کے لیے پچھ سامان خریدتے ہیں اور کہتے ہیں کہ براء ہے کہے کہ مجھے یہ میرے گھر تک پہنچادیں۔اس پروہ کہتے ہیں کہ یہ اس وقت تک نیں ہوسکنا جب تک آپ یہ نہ بنا دیں کہ آخضرت مالی اے جب کمہ سے بجرت کی و آپ نے کس طرح آپ ملی کا ساتھ دیا۔ تب آپ نے اس کو جرت کا پورا

واقعه سنايا-

حفرت على رخات على رخات سے مروى ہے كہ ايك مرتبہ آپ كعب الاحبار سے طے 'ان سے پوچھا'كيا آپ كو كوئى الى حديث ياد ہے جو "منجيات" كے بارے ميں ہو۔ يعنى اليے اعمال كے بارے ميں 'جو فقنہ و ابتلا سے نجات دلانے كى ضامن ہوں۔ آپ نے فرمایا۔ نہیں ' مجھے جو حدیث اس سلطے میں یاد ہے وہ "موبقات" سے متعلق ہے۔ موبقات وہ اعمال ہیں جو ہلاکت كاباعث بنتے ہیں۔

کعب نے کما' اچھا یوں ہی سہی۔ پہلے آپ حدیث کی روشن میں موبعات کی تشریح سیجئے۔ اس کے بعد "منجیات" کی نشان دہی کروں گا۔

حضرت على مُؤلِّمَهُ نِي فرمايا: مِين في آنخضرت المُؤلِّمُ سے سنا ہے:

الموبقات ورك السنة ونكث البيعة وفراق الجماعة-

ہلاکت میں ڈالنے والی تین چزیں ہیں۔ ترک سنت' نقص بیعت اور جماعت سے علیحدگی اختیار کرلینا۔

كعب في منيات " ك بارے ميل بيد حديث بيان كى-

كف لسانك لو جلوس في بيتك و بكاءك على خطيئتك-

زبان کو بے جا استعمال سے روکے رکھنا۔ فتنہ و ابتلاکے دور میں بیٹھے رہنا' اور اپنے گناہوں پر نادم ہونا اور رونا۔

میراث کے بارے میں انبیاء کا کیا کردار ہوتا ہے اور مال و دولت سے متعلق ان کی کیا روش ہوتی ہے۔ اس اہم مسئلے پر حضرت عمر بڑاتھ فاروق نے اس حدیث کے ذریعے روشنی ڈالی۔

لانورث ما تركناه صدقة

ہمارا کوئی وارث نہیں ہو تا۔ ہم جو کچھ چھوڑ جائیں وہ صدقہ ہے۔

حضرت عثان ہوائتھ سے حضرت عمر ہوائتھ کی وساطت سے روایت ہے۔ آنخضرت نے فرمایا:

انى لاعلم كلمة لا يقولها عبد حقا الاحرم على النار 'لا اله الا الله-

میں ایک الی بات جاتا ہوں کہ اگر کوئی اللہ کا بندہ اس کا دل سے اقرار کرے تو اس پر جہنم کی آگ حرام ہو جاتی ہے۔ وہ بات لا البہ الا اللہ ہے۔ عبد الرحمٰن بن عوف كاكمناہے كه حضرت عمر بناتيّه نے كها: رجم رسول الله صلى الله عليه وسلم و رجمنا بعده-رسول الله الله عليه على مزا دى' اور ہم نے بھى آپ كے بعد رجم كى سزا كو برقرار ركھا-

بجالتہ بن عبدہ سے مروی ہے کہ میں مناذر میں جریر بن معاویہ کا کاتب تھا۔ ہمیں یہاں حفرت عمرفاروق بڑائی کی طرف سے ایک مکتوب موصول ہوا' جس میں اس امر کی تصریح تھی کہ جزیہ کے معالمہ میں مجوس ہجر کو ذہن میں رکھو اور ان پر جزیہ عائد کرو' کیونکہ عبدالرحمٰن بن عوف کا کمنا ہے کہ آنخضرت ملی ہے ان بہ جرسے جزیہ لیا۔

گویا صحابہ اس عمد میں نہ صرف آنخضرت ملٹی کیا ہے براہ راست صدیث کی روایت کرتے تھے بلکہ ان کے ہاں ایک دوسرے سے روایت کرنے کا سلمہ بھی رائج تھا۔ چنانچہ کتب سنن میں اس کی کی مثالیں ملتی ہیں۔ جیسے حضرت عائشہ بڑاتھ نے حضرت صدیق بڑاتھ سے روایت کی اور حضرت صدیق بڑاتھ نے حضرت عائشہ بڑاتھ سے۔ ابن عمر بڑاتھ نے ابن عباس بڑاتھ سے روایت کی اور ابن عباس بڑاتھ نے عبداللہ بن عمر بڑاتھ سے۔

صحابہ رضوان علیم ای پر اکتفانیں کرتے تھے کہ ایک دوسرے سے احادیث سنیں اور ان کو دوسروں تک پہنچائیں' بلکہ وہ تابعین یا اپنے تلافدہ کو اس بات کی خصوصیت سے تلقین بھی کرتے تھے کہ وہ اہل علم کی مجالس میں شریک ہوا کریں اور ان کے علم وعرفان سے استفادہ کیا کریں۔

فتح الباري ميس حضرت عمر مالته كابيه قول منقول ہے:

تعلموا الفرائض والسنة كما تتعلمون القرأن-

فرائض اور سنت کی ای طرح تعلیم حاصل کرد جس طرح تم قرآن کی تعلیم حاصل کرتے ہو۔

حضرت ابوذر مِنْ لَتَهُ نَّے فرمایا:

لو وضعتم الصمصامة على هذه و اشار الى قفاه ثم ظننت انى انفذ كلمة سمعتها من النبي صلى الله عليه وسلم قبل ان تجيزوا على

لانفذتها

اگر تم تلوار میری گردن بر رکھ دو اور مجھے یہ خیال ہو کہ میں وہ بات تممیں بتانے والا ہوں جو میں نے کہ تلوار بتانے والا ہوں جو میں نے آنخضرت ساتھ کیا ہے سنی تو قبل اس کے کہ تلوار میرا کام تمام کردے میں وہ بات کمہ گزروں گا۔

. ابی قلابه کا کمناہے:

عليكم بالعلم قبل ان يقبض وقبضيه ذهاب اهله-

علم کا التزام کرو' اس سے پہلے کہ علم قبض کرلیا جائے' اور علم کا قبض کرنا اہل علم کا اس دنیا سے اٹھ جانا ہے۔

ان کے بارہ میں مشہور ہے کہ بیہ بدعات کے ار تکاب سے لوگوں کو روکتے تھے اور اشاعت سنت میں برابر کوشاں رہتے تھے۔ ان کا بیہ قول کس درجہ حکمت یر مبنی ہے:

الاقتصاد في سنة افضل من الاجتهاد في البدعة-

سنت میں میانہ روی اس اجتماد سے بمترہے ، جو برعث کا موجب مو-

عمروین العاص بناتنے نے قرایش کے ایک طقہ کو مخاطب کرے کما۔

مالكم قد طرحتم هذا الاغليمة لا تفعلوا واوسعوا لهم في المجلس واسمعوهم الحديث و افهموهم اياه فانهم صغارقوم اوشك ان يكونوا كبارقوم وقد كنتم صغار قوم فانتم اليوم كبار قوم.

تم نے ان کم عمر لڑکوں کو کیوں نظر انداز کر رکھا ہے؟ ایبانہ کرو' ان کے لیے عجالس میں وسعت پیدا کرو اور اضیں حدیث کا درس دو اور اس کا مفہوم بتاؤ۔ یہ ٹھیک ہے کہ یہ کم عمر ہیں۔ لیکن کل بیہ قوم کے بڑوں میں شار ہوں گے' اور تم بھی پہلے کم عمر تھے لیکن آج قوم میں بڑے ہو۔

حفرت ابن عباس مناته این تلافه کو نداکرهٔ حدیث یر بیشه بید

کمہ کر آمادہ کیا کرتے تھے:

تذاكروا هذا الحديث لا ينفلت منكم

اس حدیث کا مذاکرہ جاری رکھو تاکہ یہ ذہن کی گرفت سے نکل نہ جائے۔ اس طرح صحابہ نے اشاعت سنت کے قافلے کو آگے بڑھایا اور ان کے بعد تابعین نے ان کے نقش قدم کی پیروی کی' اور اسی شوق' جذبہ اور ولولہ سے سرشار ہو کر احادیث و سنن کی روشنی کو آئندہ نسلوں تک پہنچایا۔

احادیث کی تدریس و اشاعت ان کا مطمح نظر نقا- نیمی وجہ ہے کہ بیہ صرات نه صرف اپنج تلامٰه کو سنت کی حفاظت و صیانت کی تلقین کرتے بلکہ اپنے بچوں سے بھی کہتے کہ وہ ان مجالس میں شرکت کیا کریں ' جن میں احادیث کا فداکرہ موتا ہے' اس لیے کہ ان کے نزدیک احیائے سنت کا یمی طریق ایباہے کہ جس کے ذریعے سنن کو محفوظ رکھا جا سکتا ہے۔ عبدالرحمٰن بن ابی لیل کما کرتے تھے:

احياء الحديث مذاكرته-

کہ حدیث و سنن کا زندہ رکھنا ای صورت میں ممکن ہے کہ احادیث کے بارے میں باہم مداکرہ سے کام لیا جائے۔

اعادیث کو بننے اور جاننے کے لیے لوگ کس درجہ اشتیاق کا اظهار كرتے تھے 'اس كا اندازہ اس سے لگائيے كه اگر كوئي صحابی تھی گھر میں حدیث بیان کرتا' تو یمال اتنا بردا جموم جمع ہو جاتا کہ صحابی کو مکان کی چھت پر چڑھ کر احادیث سانا یا تیں۔ انس بن سیرین کا کمنا ہے کہ میں جماجم کی معرکہ آرائی سے پہلے کوفہ پنچا تو کیا و کھتا ہوں کہ یمال جار ہزار اشخاص طلب حدیث میں مصروف ہیں۔ جامع دمثق میں حضرت ابودرداء کے علقے میں ڈیڑھ ہزار طلبہ شریک ہوتے 'اور احادیث وسنن سے این زہنوں کو منور کرتے۔ یمی حال حمص ، حلب ، فسطاط اور بصرہ کا تھا۔ یمال بھی تعلیمی مجالس کا انعقاد ہو تا رہتا اور تشکان علوم سنت کی پیاس بجمائی جاتی۔

عبدالملك بن مروان كے عمد ميں مجد حرام طالب علموں سے بھر جاتی- انھوں نے ایک مرتبہ لوگوں کے اس اشتیاق کو دیکھا تو پوچھا کہ تعلیم و تدریس ك ان حلقول كي شيوخ كون كون لوگ بين جن كي وجه سے معجد حرام مين اس ورجه چل بیل اور رونق ہے۔ انھیں بتایا گیا کہ عطاء ' سعید بن جبیر ' میمون بن مران كول اور عابد ايسے جليل القدر اہل علم ان حلقوں كى سررسى فرماتے ہيں-صحابه اور تابعین کی ان مجانس ملمیه میں جن آداب و شرائط کا

خصوصیت سے خیال رکھاجاتا وہ یہ ہیں:

یه حضرات طلبه کی ذہنی شقع کو ہمیشہ ملحوظ رکھتے اور حدیث کی تشریح و

تبیین کے سلسلے میں اس کے موقع و محل کو بھی واضح کرتے ' اور کوئی ایسی حدیث بیان نہ کرتے 'جو ان کی سمجھ سے بالا ہو۔ عبداللہ میں مستوں میں میں میں

عبدالله بن مسعود سے مروی ہے:

ان الرجل ليحدث بالحديث فيسمعه من لا يبلغ عقله فهم ذلك الحديث فيكون عليه فتنة-

بعض اوقات ایک شخص ایک حدیث بیان کرتا ہے اور ایسے شخص کو بیہ حدیث سناتا ہے 'جس کو وہ سمجھ نہیں پاتا۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ بیہ حدیث اس کے لیے فتنہ ثابت ہوتی ہے۔

حماد کا کہناہے' ایوب کما کرتے تھے:

لا تحدثوا الناس بمالا يعلمون فتضروهم

لوگوں سے الی احادیث بیان نہ کرو' جن سے ان کے زبن آشنا نہیں' کیونکہ اس صورت میں فائدہ کے بجائے تم ان کو نقصان پہنچاؤ گے۔

ا۔ صحابہ اور تابعین اس چیز کا بھی خیال رکھتے کہ احادیث کی تعلیم اور اس کے درس و تدریس کے دائرے کو صرف انہی لوگوں تک محدود رکھیں' جو اس کی اہلیت رکھتے ہیں یعنی سفہا اور اہل اہواء کو اپنا مخاطب نہ سمجھا جائے۔ اس حقیقت کی طرف زہری نے یہ کہہ کر اشارہ کیا ہے:

وهجنت نشره عند غير اهله-

کہ میں نااہل لوگوں کے سامنے حدیث بیان کرنے کو معیوب سمجھتا ہوں۔ اعمش کی بیہ جانی ہو جھی رائے تھی کہ جو لوگ حدیث کے قهم و اوراک سے قاصر ہیں' ان کے سامنے احادیث کی روایت کرنا اضاعت حدیث کے متراوف ہے۔

شعبی کماکرتے تھے کہ علم حدیث کو وہی جان سکتا ہے 'جس میں زہد و عبادت اور عقل سلیم دونوں جمع ہوں۔ اگر کوئی شخص قہم و فراست سے تو ہمرہ ور ہو' مگر زہد و عبادت کے جذبے سے تهی ہو' تو اس سے کما جائے گا کہ تمھارے بس کی بیہ بات نہیں۔ اور اگر زاہد و عابد ہو' اور عقل و خرد کی دولت سے محروم ہو' تو اس سے کما جائے گا کہ بیہ امر ایسا ہے جے صرف عقلاء ہی جان سکتے ہیں۔ تم اس کے اہل

نہیں۔

صدیث کی اشاعت و تعلیم میں یہ حضرات کس درجہ احتیاط برتے تھ'
اس کا اندازہ ذاکدہ بن قدامہ کے اس طرز عمل سے لگایا جا سکتا ہے کہ ان کے ہاں
جب کوئی مخص طلب حدیث کے بلیے آتا' تو وہ باقاعدہ اس کا امتحان لیتے۔ اس سے
پوچھتے تم کماں سے آئے ہو اور کماں نماز ادا کرتے ہو' اور اس طرح اس پر کڑی
جرح کرتے 'جس طرح قاضی گواہ پر جرح کرتا ہے۔ اور انٹائے جرح میں اگر انھیں
معلوم ہو جاتا کہ اس کا تعلق اہل اہوا سے ہو اس سے صاف صاف کمہ دیتے:
معلوم ہو جاتا کہ اس کا تعلق اہل اہوا سے ہو اس سے صاف صاف کمہ دیتے:

کہ آئندہ اس مجلس میں آنے کی جرأت نہ کرنا-

ان سے کما گیا کہ آپ ایما کول کرتے ہیں؟ ان کا کمنا تھا کہ ہیں نہیں چاہتا کہ نا اہل لوگ ائمہ حدیث بن جائیں اور مرجع خلائق قرار پائیں- اور پھرجب لوگ ان سے حدیث سننے کے لیے آئیں' تو یہ ان میں اپنی خواہشات کے مطابق تحریف کردیں-

یں۔ بظاہر ذائدہ بن قدامہ کے اس طرز عمل میں ایک طرح کا تشدد بایا جاتا ہے' لیکن یہ حضرات اگر اس قدر حزم و احتیاط اور تقید و تقحص سے کام نہ لیتے تو ان صحح احادیث کا ذخیرہ امت تک نہ پہنچ پاتا' جس پر ملت کی دینی و اخروی زندگی کا

وارومدار ہے۔

استدلال کیم چو نکہ شریعت کی اساس اور نیو ہے اور اسی پر فقہ و استدلال کے کافھائے بلند استوار ہوئے ہیں اس لیے یہ ضروری تھا کہ طالب علم پہلے اس سے اپنے سینے کو فروزال کرلے اور اس کے بعد احادیث وسنن کی طرف متوجہ ہو۔ اس بنا پر محد ثین نے بالانقاق اس بات پر زور دیا کہ جو شخص احادیث و سنن پر زور دیا جاہتا ہے اور اس بات کا خواہال ہے کہ اس رشتہ و تعلق کو سمجھنے کی کوشش کرے جو قرآن و سنت میں رونما ہے اس کے لیے لازم ہے کہ پہلے قرآن عکیم حفظ کرے اور پھران مجالس اور اس کے لیے لازم ہے کہ پہلے قرآن عکیم حفظ کرے اور پھران مجالس اور حقوں میں شریک ہو جہال مشکلوة نبوت کے انوار و تجلیات سے قلب و خابن کی روشنی کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ چنانچہ حفص بن غیاث کا کہنا ہے کہ زبن کی روشنی کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ چنانچہ حفص بن غیاث کا کہنا ہے کہ

میں اعمش کی خدمت میں حاضر ہوا اور ان سے حدیث بیان کرنے کو کھا۔ انھوں نے مجھ سے دریافت کیا:

اتحفظ القرأن-

۔ کیا تھے قرآن حکیم یاد ہے؟

میں نے کہا 'نہیں۔ اعمش نے کہا' جاؤیلے قرآن حکیم کے حفظ کی سعادت حاصل کرو' پھر میرے پاس آؤ' اس وقت میں تعمیں احادیث و سنن کی تعلیم دوں گا۔ چنانچہ میں نے ان کی تقییمت پر عمل کیا' اور اس کے بعد جب ان کے ہاں حاضری دی تو انھوں نے مجمعے شرف تلمذ سے نوازا۔

صحابہ و تابعین تلافدہ کی نفیات پر گری نظر رکھتے تھے اور اس بات سے اچھی طرح آگاہ تھے کہ تعلیم و تدریس کے سلسلے میں اگر تنوع اور تغیر کے تقاضوں کو ملحوظ نہ رکھا جائے تو طلبہ پر ملال و اکتابہ نے طاری ہو جانے کا اندیشہ ہے۔ اس وجہ سے وہ اپنے حلقہ ہائے درس میں مختلف موضوعات سے تعرض کرتے۔ بھی سیرت طیبہ کے بعض پہلوؤں پر روشنی ڈالتے ، بھی رجال پر گفتگو کرتے ، اور یہ بتاتے کہ کون ثقہ ہے اور کون ثقہ نہیں ، اور بھی حدیث کا اپس منظر بیان کرتے اور اس کا ذکر کرتے کہ جس سے حدیث کا تعلق ہے۔ بھی نہیں ، ان مجانس میں شعرو سخن کے تذکرے بھی حدیث کا تعلق ہے۔ بھی نہیں ، ان مجانس میں شعرو سخن کے تذکرے بھی جو تے ، اور اشعار جاہلیت سے لطف اندوز ہونے کے مواقع بھی فراہم کے جاتے۔ امام زہری کا قول ہے :

روحوا القلوب ساعة و ساعة-

اياك وإملال الناس و تقنيطهم-

کہ تم تعلیم و تدریس کے سلسلے میں لوگوں کو ملال اور مایوسی کا شکار نہ ہونے

2- محد ثین مجالس تدریس میں اختصار کا بھی بے حد خیال رکھتے تھے' اور یہ نمیں چاہتے تھے کہ او قات درس کو خواہ مخواہ طول دیا جائے' کیونکہ انھیں اس خطرے کا پوری طرح احساس تھا کہ ایسی صورت میں طلبہ میں پڑھائی کے لیے دلچپی باتی نہیں رہتی۔ اور اس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ وہ جن احادیث کو سنتے ہیں ان کو اچھی طرح محفوظ نہیں رکھ پاتے۔ امام زہری سے مروی ہے:

اذا طال المجلس كأن للشيطان فيه نصيب-

کہ جب مجلس درس زیادہ عرصہ تک قائم رہے تو اس میں شیطان حصہ دار بن جاتا ہے۔

۲- محابہ و تابعین کے ہاں تدریس مدیث کے سلسلے میں کس درجہ احترام ملحوظ
 رکھاجا تا تھا' اس کا اندازہ ان روایات سے لگائے۔

ضرار بن مرہ سے مروی ہے کہ اساتذۂ حدیث مند درس پر بیٹھنے سے پہلے عموماً وضو کر لیا کرتے تھے۔

قادہ کا کہنا ہے کہ استحباب کا تقاضا ہد ہے کہ بغیر وضو کیے احادیث رسول کا درس نہ دیا جائے۔

سعید بن المسیب کے بارے میں روایت ہے کہ ایک مرتبہ یہ صاحب فراش تھے۔ کسی نے ان سے حدیث بیان کرنے کو کھا' تو انھوں نے فرمایا:

اجلسونى فانى اكره ان احدث حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وانا مضطجع-

بُهِ لَمِ مِنْ مِنْ سَارا دے کر بٹھا دو- میں لیٹے لیٹے حدیث بیان کرنا سوء ادب سمجھتا موں۔

امام مالک کے متعلق مشہور ہے کہ وہ جب تدریس حدیث کے لیے گھر سے نکلتے تو پہلے وضو کرتے ' بہترین لباس زیب تن کرتے اور داڑھی کے بالوں کو

کنگھی سے باقاعدہ سنوارتے۔ آپ سے بوچھا گیا کہ آپ ایسا کیوں کرتے ہیں؟ تو آپ فرماتے:

حدیث رسول الله صلی الله علیه وسلم-میں حدیث رسول کے احرام و توقیر کے پیش نظرابیا کرتا ہوں۔

احادیث کے آداب تدریس کیا گیا ہیں اور محدثین نے اس سلیلے میں کن اصولوں کی پیروی کی ہے۔ اس پر خصوصیت سے خطیب بغدادی کی کتاب "الجامع لا خلاق الراوی و اداب السامع" قابل ذکرہے۔



# صحابہ و تابعین کے زمانے میں اشاعت حدیث کے اسباب و عوامل

اسلام وہ پہلا مذہب ہے جس نے نہ صرف توحید کا صاف ستھرا تصور پیش کیا بلکه شرف انسانیت کو تابندگی نجشی ور ان تمام زنجیروں کو اتار پھینکا جن کی گراں باری سے تمذیب و تدن کے رواں دواں قافلے رک گئے تھے۔ اسلام آزادی' انسان دوستی اور اخوت کے علم بردار کی حیثیت سے دنیا بھر میں ابھرا' اور و یکھتے ہی دیکھتے اس کی ضیاء افشانیوں سے سارا عالم انسانی جھمگا اٹھا۔ ابھی دوسری صدی اختام پذیر نہ ہوئی تھی کہ اس کے پیغام رشد التیام نے دور دراز کے علاقوں کو اسلام کے پر چم تلے جمع کر دیا۔ سترہ جمری میں تمام بلاد عراق و شام میں اسلام تھیل چکا تھا۔ بیں سال کے بعد مصرفح ہوا۔ حضرت عثمان کے عمد خلافت میں عازیان اسلام ماوراء النمر تك بيني حك تھے۔ سن ٥١ه ميں سمر قند تك مجابدين اسلام نے تك و تازی۔ یمی نہیں' اسلامی فتوحات کا دائرہ دو سری صدی کے اوا کل ہی میں چین کی سرحدوں نے وسعت پذیر ہوچکا تھا۔ اسلام کی میہ حیرت انگیز فتوحات استعاری نوعیت کی نہیں تھیں' اوجو ان سے ہر گزیہ مقصود نہ تھا کہ مفتوحہ اقوام کو غلام بنایا جائے اور ان کے مال و دولت کا استحصال کیا جائے' بلکہ اس کے برعکس بیہ ایک تمدنی اور تہذیبی تحریک تھی جو انسانیت کو ترقی کے بام عروج تک پہنچانے کی ضامن تھی ملکہ بیہ کنا زیادہ صحیح ہے کہ بیہ سراسرایک اخلاقی و روحانی انقلاب تھا' جو رونما ہوا اور اس کی تهہ میں یہ نصب العین کار فرما تھا کہ اللہ کے بندوں کو اللہ کی چو کھٹ یر جھکایا جائے۔ ان کو خدا اور رسول کی تعلیمات سے آگاہ کیا جائے اور یہ جایا جائے کہ سیرت و کردار کی استواری کے لیے کس نوع کی ہدایات کی ضرورت ہے۔ یمی وجہ ہے کہ مسلمانوں نے ان ممالک کو فتح کرتے یو نمی نہیں چھوڑ دیا تھا' بلکہ ان میں ایسے تعلیمی اور تربیتی اداروں کی طرح ڈالی تھی' جن میں کتاب و سنت کی روشنی سے قلوب و اذہان کو متنظیر کیا جاتا تھا۔

آئے: ان علمی مراکز پر ایک جی چھتی ہوئی نظر ڈالتے چلیں جن کا سلسلہ مدینہ منورہ سے لے کر فریاب تک پھیلا ہوا تھا اور یہ دیکھیں کہ ان میں کن کن محد ثین نے علوم حدیث کی اشاعت و تدریس میں خصوصیت سے حصہ لیا۔

ا - مدینہ منورہ: اس شہر پر انوار کو یہ فضیلت حاصل ہے کہ آنخضرت ساتھ کیا نے اس کو مہجر اور متنظر قرار دیا۔ ہیں اسلام کے تشریعی ابواب کی شمیل ہوئی اور یک وہ مقام مقدس ہے جہاں صحابہ نے آنخضرت ساتھ کیا ہے براہ راست کتاب و سنت کی تعلیم حاصل کی۔ جن صحابہ کبار نے یمال کی اقامت کو ترجیح دی اور یمال رہ کر حدیث و سنت کی دعوت کو پھیلایا ان میں حضرت ابو بر صحابی براہ شریدہ عشان بڑا تی حضرت علی بڑا تی مصدیقہ بڑا تی اور حضرت ابو ہریرہ بریہ نظرت علی بڑا تی حضرت بیں۔ ان کے علاوہ عبداللہ بن عمر ابو سعید الخدری اور زید بن ثابت بی حضرات بیں ، جو قرآن و حدیث کے قم و اور اک مین مشہور ہوئے۔

صحابہ کے بعد جن تابعین نے ان کے علوم کی تبلیغ و اشاعت میں برارہ

چڑھ کر حصہ لیا اور قضاو فتویٰ میں مرجع عوام ہے' ان کے اسائے گرامی یہ ہیں: سعید بن المسیب' ابن شماب الزہری' عبیداللہ بن عتبہ بن مسعود' سالم

ابن عبداللِّدِ ابن عُمرُ محمد بن المكندر وغيربم-

۲- مكة المكرمة: بب آنخضرت ملتي إفق كمه كى مهم سے فارغ بوئ تو يهال حفرت معاذ بن جبل كو بحثيت معلم متعين كيا- به لوگول كو بتاتے تھے كه حلال كيا ہے اور حرام كيا ہے- يكى نهيں به ان ميں تفقه في الدين كى صلاحيتوں كو بھى اجاگر كرتے تھے، اور قرآن حكيم كى تعليم سے بھى بهرہ ور كرتے تھے- حضرت معاذ اپنے علم و حلم اور سخا و جود ميں انصار كے نوجوانوں ميں سب سے زيادہ شهرت ركھتے تھے- جہال تك حلال و حرام كو جانے كا تعلق ہے، اس بارے ميں به تمام صحابہ بر فوقيت ركھتے تھے۔ اس سلسلے ميں خود آنخضرت ملتي الم كاارشاد ہے:

معاذبن جبل اعلم الناس بحرام الله و حرامه-معاذبن جبل طال وحرام کے معاملے میں اعلم الناس ہیں-ان سے متعلق آنخضرت ملی کیا کا یہ بھی ارشاد ہے:

خذوا القرأن من اربعة عن ابن مسعود، و ابى و معاذ بن جبل و سالم مولى ابى حذيفة-

قرآن حکیم کو ان چار لوگوں سے سیصو- عبداللد بن مسعود سے ' ابی سے ' معاذ بن جبل سے ' اور سالم سے جو ابو حذیقہ کے غلام ہیں-

کہ میں صحابہ کے مدرسہ فیض سے جن لوگوں نے خصوصیت سے استفادہ کیا' ان میں مجاہد' عطاء بن ابی رباح' طاؤس بن کیمان' عکرمہ وغیرہ کا نام شامل

ہ مزید برآل مکہ مکرمہ کو یہ شرف بھی حاصل تھا کہ موسم جج میں بہت بری تعداد میں لوگ یہاں آتے۔ فریضہ جج ادا کرتے اور صحابہ و تابعین سے کسب فیض کرتے اور پھر جب اپنے اپنے شہرول کو لوٹنے تو اپنے ساتھ احادیث 'سنن کے خزائن اور روشنی لے کر جاتے 'اور ان کو ان لوگوں میں بانٹتے اور پھیلاتے جو جج کی سعادت سے محروم رہے۔

سا - کوفہ: جب عراق فتح ہوا تو صحابہ کی کثیر تعداد نے حضرت عمر بناتھ کے زمانے میں کوفے کا قصد کیا، جس میں ایک روایت کے مطابق تین سو صحابہ وہ تھے جن کو اصحاب الثجرہ کے پر فعار لقب سے یاد کیا جاتا ہے۔ اور ستروہ تھے جضوں نے غزوہ بدر میں شرکت کی۔ ان میں سعد بن ابی وقاص ' سعید بن زید بن عمرو بن فضیل اور عبداللہ بن مسعود جیے جلیل القدر صحابہ کے اسمائے گرامی خصوصیت سے قابل ذکر بیں۔ کوفہ کے نام کو حضرت عبداللہ بن مسعود اور ان کے تلافدہ نے زیادہ روش کیا اور ان کے تلافدہ نے زیادہ روش کیا اور ان کے چشمہ فیض سے جو لوگ سیراب ہوئے' ان میں الربیج بن فیشم' کمیل بن

زید النخعی 'اشعبی 'سعید بن جبیر الالای 'ابرائیم النخعی 'ابو اسحاق السیعی اور عبدالملک بن عمیر وغیره ایسے شیوخ فقه و حدیث نے زیاده شهرت حاصل کی- دوسری اور تیسری جمری میں بید فقه و تقنین کا اہم مرکز قرار پایا-

حدیث و سنت کے اس مرکز علمی سے جن لوگوں نے استفادہ کیا' ان میں الحن البصری جیسے جلیل القدر تابعی بھی ہیں' جضوں نے پانچ سو کے قریب صحابہ سے شرف ملاقات حاصل کیا۔ یمی نہیں' محمد بن سیرین' ایوب السنحتیانی' بہنر بن حکیم القشیری' یونس بن عبید' خالد بن مہران الجزاء' عبداللہ بن عون عاصم بن سلیمان الاحول' قادہ بن دعامہ السدوی اور ابن ہشام بن حسان وغیرہ تابعین بھی اس مرکز علمی سے فیض یاب ہو کر نکلے۔

ں ۔ ۵ - شام : شام فتح ہوا تو صحابہ کی ایک بہت بڑی تعداد نے جو جیش اسلامی ہی کا ایک **(** حصہ تھی' یہاں کے بلاد و امصار میں اقامت اختیار کرلی-

الوليد بن مسلم كاكمنا ب:

دخلت الشام عشرة الاف عين رأت رسول الله صلى الله عليه وسلم-شام ميں الى وس بزار آئكسيں داخل ہوئيں' جو رسول الله طلى الله على ويدار سے مشرف ہوئيں-

یزید بن سفیان نے حضرت عمر بخاتھ سے درخواست کی کہ یہاں ایسے اہل علم کی ضرورت ہے جو لوگوں میں دین کی سمجھ بوجھ پیدا کریں۔ حضرت عمر بخاتھ نے اس پر معاذبن جبل بخاتھ 'عبادہ بن الصامت بخاتھ اور ابودرداء بخاتھ کو روانہ کیا جو شام کے مختلف شہروں میں بھیل گئے۔ حضرت عبادہ بخاتھ نے حمص میں اقامت اختیار کی۔ حضرت ابوالدرداء نے دمشق کو متعقر ٹھہرایا اور حضرت معاذ نے تعلیم و ارشاد کے لیے فلسطین کا انتخاب کیا۔ ان لوگوں کی مباعی جمیلہ سے یہاں کتاب و سنت کی

اشاعت کے لیے علمی مراکز قائم ہوئے اور اسلامی شذیب و تدن کو بیطنے پھولنے کا موقع ملا- خصوصیت سے اموی دور میں توفقها محدثین اور معلمین کی ایک بہت بدی تعداد یہاں آبی تھی جس نے آگریہال اپنے فیوض سے لوگوں کو بہرہ مند کیا۔ تعداد یہاں آبی تھی جس نے آگریہال اپنے فیوض سے لوگوں کو بہرہ مند کیا۔ سمعانی کا کہنا ہے کہ اس وقت داریا محدثین کا مرکز تھا۔

ان کے علاوہ بلاد شام کو جن صحابہ نے اپنی آمد سے نوازا' وہ یہ ہیں:
ابو عبیدیہ بن الجراح برناتھ - بلال بن رباح برناتھ - شرجیل بن حسنہ برناتھ ' خالد بن الولید برناتھ ' عیاض بن غنم برناتھ ' الفصل بن العباس بن عبدالمطلب برناتھ ' (یہ اردن میں مدفون ہیں) عوف بن مالک اور جمعی برناتھ اور العرباض بن ساریہ برناتھ وغیرہم۔

ان مراکز علی میں تابعین کی ایک بہت بری جماعت نے علم و آگاہی کی منزلیں طے کیں اور کتاب و سنت کی برکات سے استفادہ کیا کیسے سالم بن عبدالمحاربی قاضی دمثق ' ابو ادرایس الخولانی (یہ حضرت معاویہ اور ان کے بیٹے بزید کے زمانے میں عمدہ قضا پر فائز رہے) ' ابو سلیمان الدارائی (یہ بھی عمر بن عبدالعزیز کے زمانے سے لے کر بشام بن عبدالملک کے عمد تک تقریباً شیس سال تک دمثق کے قاضی رہے) اور عمیر بن بانی العنسی الدارانی جو المحدث کے لقب سے طقب ہوئے۔

عبدالرحمٰن بن عمرو الاوزائ - (امام مالک اور امام ابو حنیفہ کے معاصر) جنس امام اہل الثام کما جاتا ہے۔ ای مدرسہ علمی کے فیض یافتہ ہیں۔ اور ای مدرسہ علمی سے قعل رکھنے والوں میں مکول الد مشقی عمر بن عبدالعزیز ' رجا بن حیوہ ' بجیر بن سعد الکلائ ' ثور بن بزید الکلائ اور عبدالرحمٰن بن بزید جابر وغیرہم کا شار ہوتا ہے۔ ۲ مصر: حضرت عمر بن الخطاب بڑا تھ کے زمانے میں عمرو بن العاص کی ذیر قیادت اسلامی عساکر کا مصر پر قبضہ ہوا۔ ان جیوش کے ساتھ صحابہ کی ایک بہت بڑی جماعت آئی۔ ان میں الزبیر بن العوام ' عبادہ بن صامت ' مسلمہ بن خلد اور المقداد بن الاحود کا نام خصوصیت سے قابل ذکر ہے۔ انہی میں عبداللہ ابن عمرو بھی تھے ' جضوں نے کا نام خصوصیت سے قابل ذکر ہے۔ انہی میں عبداللہ ابن عمرو بھی تھے ' جضوں نے مصر میں اپنے والد کی وفات کے بعد تک قیام کیا۔ ان کو یہ شرف حاصل ہے کہ یہ آخضرت ساتھ کے عمد مبارک میں بھی احادیث کی تدوین و اشاعت میں سرگرم مصر میں ان کے عمد مبارک میں بھی احادیث کی تدوین و اشاعت میں سرگرم رہے۔ یہاں ان کے سرچشمہ فیض سے بہت سے محد ثین بہرہ مند ہوئے۔ رہے۔ یہاں ان کے سرچشمہ فیض سے بہت سے محد ثین بہرہ مند ہوئے۔ رہے۔ یہاں ان کے عمد میں ان کے علاوہ اور صحابہ نے بھی قیام کیا' جیسے عقبہ بن عامر مصر میں ان کے علاوہ اور صحابہ نے بھی قیام کیا' جیسے عقبہ بن عامر مصر میں ان کے علاوہ اور صحابہ نے بھی قیام کیا' بیسے عقبہ بن عامر

الجمنى ' خارجه بن حذافه ' عبدالله بن سعد بن ابى سرح ' مميه بن جزء و عبدالله بن الحارث بن جزء ' بو بعرة الغفارى ' ابو سعد الخير' معاذ بن انس الجمنى ' معاويه بن حد يج اور زياد بن الحارث الصدائي وغيره-

ان صحابہ سے جن لوگوں نے کتاب و سنت کی تعلیم و تربیت حاصل کی اور دین کے ان دونوں دھاروں سے اپنی پاس بجھائی' اور تسکین و طمانیت کی دولت سے مالا مال ہوئے' ان کے نام تاریخ و رجال کی کتابوں میں مندرج ہیں۔ ان میں جن لوگوں نے شہرت حاصل کی' وہ یہ ہیں:

یزید بن ابی حبیب محدث دیار مصر- عمربن الحارث' خیربن نعیم الحضری' عبداللہ بن سلیمان اللویل' عبدالرحمٰن بن شریح الغافقی اور حیوۃ بن شریح البحیی-مصرمیں اشاعت حدیث کے سلسلے میں عموماً یزید بن ابی حبیب کا نام لیا

ریں ، باری کے تلافہ میں اللیث بن سعد اور عبداللہ بن کھیعہ دو ایسے بزرگ ہیں ، جن کے فیوض علمی کا دائرہ بہت وسیع ہے۔ ان کو اپنے دور میں تمام بلاد مصر میں بجا طور پر محدث کے لقب سے مقتب ہونے کا گخر حاصل تھا۔ ان کے ذریعے مصرکے کونے کونے اور گوشے گوشے میں حدیث و سنت کا چرچا ہوا۔

ے - مغرب و اندلس: برقہ اور اندلس میں جب اول اول حفرت عمر بناتھ بن الخطاب کے زمانے میں عمرو بن العاص پنچ تو انھوں نے حضرت فاروق سے اجازت طلب کی کہ عساکر اسلام کو افریقہ تک برصنے کی اجازت دی جائے لیکن حضرت عثمان بناتھ فاروق بناتھ نے انھیں مزید پیش قدی سے روک دیا۔ لیکن جب حضرت عثمان بناتھ بن عفان نے زمام خلافت اپ ہاتھ میں لی تو انھوں نے امیر مصر عبداللہ بن سعد بن الی سرح کو اجازت دی کہ افریقہ کو اسلام کے زیر نگیں لایا جائے۔ اور ان کی مدد کے انھوں نے صحابہ میں سے بہت سے لوگوں کو بھیجا، جن میں عبداللہ بن عباس بناتھ اور بن العاص بناتھ 'عبداللہ بن جعفر بناتھ ' حضرت حسین بناتھ اور حبداللہ بن الزبیر بناتھ وغیرہ ایسی جلیل القدر شخصیتیں شامل حضرت حسین بناتھ اور عبداللہ بن الزبیر بناتھ وغیرہ ایسی جلیل القدر شخصیتیں شامل مخسوت عموں کے اسلام کے علم تلے جمع کرنے کے لیے معاویہ بن حد بج نے باقاعدہ غزوات کا سلسلہ شروع کیا۔ سلیمان بن بیار کا کہنا ہے:

غزونا افريقية مع ابن حديج و معنا من المهاجرين والانصار بشرٌّ كثير-

کہ ہم نے افریقہ کے خلاف ابن حدیج کی معیت میں جماد کیا اور اس غزوہ میں ہمارے ساتھ مہاجرین و انصار کی بہت بردی تعداد شریک تھی۔

اس کے بعد عقبہ بن نافع مغرب میں والی مقرر ہوئے۔ ان کے جیش میں صحابہ اور تابعین کی کثرت تھی۔ انہی کو یہ فخر بھی حاصل ہے کہ انھوں نے مغرب اقصیٰ کو فئح کیا اور پورے شالی افریقہ میں اسلام کے جھنڈے گاڑ دیئے۔ مغرب اقصیٰ کو فئح کیا اور صحابہ بھی ان دیار سے کھنچ ہوئے آئے۔ ان میں مسعود بن کی جھنڈے ان میں مسعود بن

پھ اور البلوی بڑاتیں بھی تھے' جن کا شار اصحاب الشجرہ میں ہوتا ہے۔ المسور بن مخرمہ بڑاتی اور المقداد بن الکندی بڑاتی بھی تھے۔ جو سابقین اولین میں سے تھے۔ علاوہ ازیں فقدہ صحار میں سے داریں عموم میں تعام ہے فقدہ صحار میں سے داریں عموم میں تعام سے نوازا۔

فقہا و صحابہ میں سے جبلہ بن عمرو بن ثعلبہ نے بھی ان بلاد کو اپنے قیام سے نوازا-افریقہ میں آنے والوں میں تابعین کی تعداد بھی پچھ کم نہ تھی- السائب

بن عامر بن ہشام' معبد' عبداللہ بن عباس کے بھائی' عبدالرحمٰن بن الاسود' عاصم بن عمر بن الخطاب' عبدالملک بن مروان' عبدالرحمٰن بن زید بن الخطاب' اور سلیمان بن بیار فقیہ مدینہ کا شار اننی تابعین میں ہوتا ہے جو وقاً فوقاً بلاد افریقہ میں وارد ہوئے' اور جضوں نے یہاں کے بسنے والوں کو کتاب و سنت کے احکام و مسائل سے آگاہ کیا۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز نے اپنے عمد خلافت میں دس ایسے تابعین کو یمال بھیجا، جن کے فرائض میں یہ بات داخل تھی کہ اہل افریقہ میں دین کی سمجھ بوجھ اور تفقہ پیدا کریں 'ان میں حبان بن ابی جبلہ' اسلمیل بن عبیداللہ الاعور' اسلمیل بن عبیدالرحمٰن بن رافع التنوضی قاضی افریقہ اور سعید بن مسعود المجھی کا نام تاریخ و سیرکی تمابوں میں ثبت ہے۔ یہ وہ حضرات ہیں' جن کی تعلیمی خدمات

نے یہاں اسلام کو پھیلانے اور فروغ دینے میں خصوصیت سے مدد دی-نے یہاں اسلام کو پھیلانے اور تعلیمی اور تبلیغی کو مشتوں کا بیہ ثمرہ ہے کہ یہاں کے

مقاى حضرات مين بهى أبل علم كى الحجى خاصي كهيپ تيار بوتر كى أجيب زياد بن الغم المعاذى المغيره بن سلمه اور مسلم بن يبار الافريقي وغيره-

صحابہ و تابعین کی انمی علمی مساعی کا یہ نتیجہ نکلا کہ قیروان دیکھتے ہی دیکھتے اسی طرح اہل مغرب کی توجہ کا مرکز بن گیا' جیسے تیسری صدی میں اندلس-قیروان میں تحنون بن سعید اور سعید بن محمد الحداد نے فقہ و حدیث کا درس دیا' اور بلاد اندلس میں' کی بن کی ابن حبیب اور بقی بن مخلد وغیرہ نے قرآن و سنت کی تعلیمات کو عام کیا۔ تعلیمات کو عام کیا۔

۸ - یمن: اس خطہ کو یہ فخر حاصل ہے کہ اول اول خود آنخضرت نے یہاں رشد و ہدایت اور تربیت کی غرض سے حضرت معاذ بن جبل بڑاتھ اور ابو موئ الاشعری کو بھیجا۔ ان کے علاوہ اور صحابہ بھی یہاں اقامت گزین ہوئے۔ یہاں تابعین کی جس جماعت نے شہرت حاصل کی' ان میں ہام بن منبہ اور وہب بن منبہ کا نام نامی خصوصیت سے قابل ذکر ہے۔

9۔ خراسان: اس دور افقادہ سرزمین میں بھی صحابہ نے قدم رنجہ فرمایا' اور یہاں کے رہنے والوں کو کتاب و سنت کے احکام و اوا مرسے مطلع کیا۔ حضرت بریدہ بن حصیب الاسلمی نے تو بہیں وفات بائی اور مرو میں دفن ہوئے۔ ان کے علاوہ ابو برزۃ الاسلمی علم بن عمرو الخفاری' اوور عبداللہ بن خازم الاسلمی بھی یہاں آئے۔ اور نیسابور میں انقال فرمایا۔ خراسان کے بلادو امصار میں برے برے محد ثین نے حدیث کا درس دیا۔ مثلاً:

بخارا میں عیسیٰ بن موسیٰ غنجار' احمد بن حفق الفقیہ' محمد بن سلام الیمکندی اور عبدبن محمد السندی۔ ایس شخصیتیں کتاب و سنت کے فروغ کا باعث بنیں۔ اور ان کے بعد اس خطے کو یہ افتخار حاصل ہے کہ یمال امام المحد ثین ابو عبداللہ محمد بن اساعیل الیے نابغہ پیدا ہوئے کہ جن کے فیوض علمی سے آج بھی عالم اسلامی ہمرہ ور ہے۔ سمر قند کے علاقہ میں جن محد ثین نے شہرت حاصل کی' ان میں ابوعبداللہ بن

فریاب میں بھی علما کی بہت بری جماعت تیار ہو گئی' جیسے محمد بن یوسف الفریابی اور قاضی جعفر بن محمد الفریابی' یہ صاحب تصانیف ہیں۔ ۲۲۲ ہجری میں ان کا انتقال ہوا۔

فوحات اسلامی اور صحابہ و تابعین کا مختلف بلادو ممالک میں تھیل جانا اور یمال کتاب و سنت کے مراکز قائم کرنا ایک زبردست عامل تھا'جس کے ذریعے ریاض سنت کی هیم آرائیاں اور دور دراز علاقوں تک پنچیں۔ دوسرا عامل جس سے حدیث و سنت کی وسیع تر اشاعت ہوئی' صحابہ' تابعین اور اتباع تابعین کا یہ جذبہ تھا کہ ایک مدیث کو معلوم کرنے کے لیے سفر کی صعوبتوں کو برداشت کیا جائے اور جہاں کمیں بھی رشد و ہدایت کی کوئی کرن ہے اس سے اپنے دامن کردار و عمل کے گوشوں کو سنوارنے اور جیکانے کی سعی کی جائے۔

حدیث و سنت کی طلب و جبتو کے سلسلے میں سفر اختیار کرنے کا عمل آخضرت ملہ اللہ کی زندگی ہی میں شروع ہو چکا تھا۔ چنانچہ اس نوع کے واقعات کا شہوت ملتا ہے کہ بعض حضرات جب اپنے اپنے مقام پر اسلام کی دعوت سے روشناس ہوتے تو ان کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ آخضرت ملٹی ایم کی خدمت میں حاضر ہو کر براہ راست کتاب اللہ کی تعلیم حاصل کریں 'اور اسلام کے بارے میں معلومات حاصل کریں ' تاکہ اپنی قوم میں جاکر اسلام کی تبلیغ کر سکیں ' جیسا کہ ضام بن ثعلبہ کے واقعہ سے ظاہر ہے۔

صحابہ تابعین اور اتباع تابعین کے دور میں اس بات کی بہت سی مثالیں ملتی ہیں کہ طلب حدیث کے لیے علمان کیا گھروں سے نکلے 'سفر کی مشکلات کا سامنا کیا اور وہاں تک پہنچ کر دم لیا' جہال وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو سکتے تھے۔

ابوابوب انصاری کے بارے میں منقول ہے کہ صرف ایک حدیث معلوم کرنے کے لیے انھوں نے مصر تک کی طویل مسافت طے کی کیو تکہ وہ جانتے سے کہ صرف عقبہ بن عامری وہ شخص ہیں جنھوں نے اس حدیث کو آنحضرت طائع کے سنا اور اس وقت وہ مصرمیں مقیم تھے۔ یہ جب یمال پنچ تو سب سے پہلے امیر مصر مسلمہ بن مخلد سے ملاقات کی۔ مسلمہ ان سے بڑے تپاک سے ملے۔ انھوں نے بوجھا کہ عقبہ بن عامر کا گھر کمال ہے۔ انھوں نے دریافت کیا کہ بات کیا ہے؟ آپ نے کیوں اس درجہ زحمت فرمائی۔ ابو ایوب نے جواب میں کما:

حدیث سمعته من رسول الله صلى الله علیه وسلم لم یبق احد سمعه من رسول الله علیه وسلم غیری و غیر عقبه . فابعث من یدلنی علی منزله.

ایک مدیث میں نے آنخضرت طاق کیا سے سنی تھی' اس کی تقدیق چاہتا ہوں' اور صحابہ میں چونکہ میرے اور عقبہ بڑاتھ کے سوا اور کوئی باتی نہیں رہاجس نے آخضرت ملتی ہے اس مدیث کو سنا ہو۔۔ اس لیے ایسا آدمی میرے ساتھ جھیج دیجیے جو مجھے ان کے گھر کا پا تا سکے۔ انھوں نے ایک صاحب کو ان کے ساتھ کردیا' جو ان کو عقبہ کے گھر تک لے گئے۔ حضرت عقبہ کی نظران ہر ہڑی تو انھوں نے ازراہ استعجاب ان سے کہا: ماجاء بک یا ایاایو ب۔

ابو ابوب معلقہ محمیں یمال تک کون چیز تھینچ لائی ہے؟

انھوں نے کہا' بھائی! میں کے ستر مومن سے متعلق ایک حدیث آخضرت ماتھ ہے سی تھی۔ اور چونکہ میرے اور آپ کے سواکوئی صحابی اس کو جاننے والا زندہ نہیں رہا' اس لیے وہ حدیث مجھے سنا دیجیے۔

عقبہ نے جواب میں کما' کیوں نہیں! میں نے آنخضرت ساتھا سے بید

مدیث سنی ہے:

من ستر مومنا في الدنيا على خزية ستره الله يوم القيمة.

جو مخص اس دنیا میں کسی مومن کی برائی کی پردہ پوشی کرتا ہے' الله قیامت کے دن اس کی برائیوں کی پردہ پوشی فرمائے گا۔

حفرت ابوابوب نے جب اس طرح حدیث کی تویش کرلی تو فرمایا' آپ ٹھیک کہتے ہیں۔ اور اس کے بعد مدینے کی طرف روانہ ہوگئے۔

روی بہت یک سے بین دریاں کا جاز ہے مصر تک کا بیہ طویل اور تھکا دیے والا سفر محص اس بنا پر تھا کہ اس حدیث کے بارے میں جس کو انھوں نے خود بھی من رکھا تھا مزید اطمینان حاصل کرلیں۔

تابعین اور اتباع تابعین کے عمد میں طلب حدیث کے سلسلے میں سفراختیار کرنے کی بہت سی مثالیس ملتی ہیں۔

ابولعالیہ سے مروی ہے:

كنا نسمع الرواية عن اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبصرة فلم نرض حتى ركبنا الى المدينة فسمعناها من افواههم.

ہم بھرہ میں اصحاب رسول سے جب کوئی روایت سنتے تھے تو ہم اس پر قناعت و رضا کا اظہار نہیں کرتے تھے' یہاں تک کہ ہم کوچ کرکے مدینہ پہنچتے اور

دو سرے صحابہ رسول سے اس روایت کو براہ راست ہنتے۔

معنی نے صرف تین احادیث کی تصدیق کے لیے مدینہ تک کا

سفراختیار کیا۔ یہ لوگ حدیث کے معالمہ میں کس درجہ مختاط تھے' اس کا اندازہ محروق سے متعلق اس روایت سے لگائیے کہ: مروق سے متعلق اس روایت سے لگائیے کہ: رحل فی حوف۔

انھوں نے صرف ایک حرف یا لفظ کی تصدیق کی خاطر سفر اختیار کیا۔

کثیر بن قیس سے روایت ہے کہ میں ابو دروا کے پاس د مثق کی ایک مسجد میں بیشاتھا کہ استے میں ایک شخص ان کے پاس آیا اور بولا کہ میں آپ کے ہاں مدانته الرسول سے آیا ہوں۔ مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ ایک حدیث بیان کیا کرتے ہں وہ مجھے سنائے۔ آپ نے کہا' صرف حدیث سننے کے لیے آئے ہو یا تجارت وغیرہ تے لیے۔ اس نے کما صرف جدیث سننے کے لیے۔ اس پر آپ نے یہ حدیث سالی: من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له طريقا الى الجنة وان الملئكة لتضع اجنحتها رضا لطالب العلم وان طالب العلم يستغفرله من في السمآء والارض حتى الحيتان في الماء وان فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب إن العلماء ورثه الانبياء لم يورثوا دينارًا ولادرهما انما ورثوا العلم فمن اخذه اخذ لحظ وافر جو شخص حصول علم کی راہ پر گام فرسا ہوتا ہے اللہ اس کے لیے جنت کی راہ کو آسان کر دیتا ہے اور فرشتے اظہار خوشنودی کے طور پر اس کے لیے اپنے پر ر کھ دیتے ہیں اور طالب علم کے لیے جو بھی آسان اور زمین میں بخشش کی استدعا کرتا ہے 'حتی کہ وہ مچھلیاں بھی جو پانی میں ہیں۔ اور عالم کو ایک عابد پر ای طرح فضلیت و برتری حاصل ہے 'جس طرح چاند کو ستاروں پر۔ علماء انبیا کے وارث ہیں۔ ان کو دینار و درہم کاوارث نہیں ٹھہرایا گیا۔ ان کی میراث علم ے ہے۔ سوجو اس سے بسرہ ور ہوا وہ حظ وافر سے بسرہ ور ہوا۔

غرض کتب احادیث و تراجم میں اس طرح کی بہت ی مثالیں پائی جاتی ہیں کہ علما نے روایت و احادیث کی طلب و جبتو کی خاطر سفر کی صعوبتیں بخندہ بیثانی برداشت کیں۔ ابن شماب کے بارے میں آتا ہے کہ یہ شام پنچ تاکہ عطا بن یزید محریز اور ابن حیو ۃ سے ملاقات کریں۔ یجی بن ابی کثیر سے متعلق روایت ہے کہ انھول نے مدینہ تک کی منزلیں طے کیں' تاکہ اولاد

صحابہ سے ساع کا نخر حاصل کریں۔ محمد بن سیرین محض اس وجہ سے کوفہ میں فروکش ہوئے کہ یمال عبیدہ علقمہ اور ابن ائی لیل کے علم و فقہ سے استفادہ کر سکیں۔ سفیان الثوری نے تلاش علم کے سلسلے میں کین اور بھرہ تک کا سفر اختیار کیا' اور عیسیٰ بن یونس نے صرف اوزاعی سے ملنے کی غرض سے شام تک تک و تازی۔

یہ اور اس نوع کے دیگر واقعات سے پیتہ چاتا ہے کہ اس دور میں گویا علماء کا یہ دستور و معمول بن گیا تھا کہ اپنی علمی تفکی دور کرنے کے لیے مختلف بلادو امصار اور مراکز تدریس میں گھومیں پھریں۔ سفرو ترحال کے شدا کد جھیلیں اور بچشم خود دیکھیں کہ کمال کمال احادیث و سنن کے چشے روال دوال ہیں' اور کون کون وہ اہل علم اور اصحاب فن ہیں' جن سے احادیث و روایات رسول کے سلسلے میں فیض حاصل کیا جا سکتا ہے۔

سفرو ترحال کے اس دستور و معمول کو اختیار کرنے سے بہت بڑا فاکدہ سے مترتب ہوا کہ ایک ہی حدیث کے مختلف طرق فکر و نظر کے سامنے آئے۔ نیز سے معلوم ہوا کہ ان میں کون طریق زیادہ قوی اور سدید ہے' اور کون ضعیف۔ اس بات کا بھی سراغ ملا کہ زیر بحث حدیث کے اسباب و عوامل کیا تھے۔ لوگ سلسلہ سند کو ان صحابہ تک پہنچاتے تھے'جنھوں نے آنخضرت مالی کیا تھے۔ لوگ سلسلہ ارشادوعمل کو اپنی آنکھوں سے دیکھا' اور اپنے کانوں سے ساتھا۔

ان تقریحات ہے اس حقیقت پر بھی روشی پڑتی ہے کہ صحابہ اور تابعین کی مسائی کی بدولت قردن اولی میں قرآن حکیم کے پہلو بہ پہلو اطلاعی و تدریس کے دائروں نے کس درجہ وسعت اختیار کی اور کیو کر سارے عالم اسلامی میں اس تمذیب و تدن کا چرچا ہوا جس نے کہ تمام انسانوں کو ایک نئی زندگی عطا کی۔ نئے بال و پر دیے۔ نئی منزلوں کی نشاندہی کی اور نئے انداز زیست سے آگاہ کیا۔ تمذیب و تدن کا یہ نقشہ وہی تھا جس کو آخضرت سائی اے وحی و تنزیل کی روشنی میں ایک خاص ترتیب و نبح کے ساتھ چیش کیا۔ یہ نقشہ کیا تھا؟ اور اس کے کیا خدو خال سے؟ اس کی حقیق کے ساتھ چیش کیا۔ یہ نقشہ کیا تھا؟ اور اس کے کیا خدو خال سے؟ اس کی حقیق

جھلک دیکھنا ہو تو صحابہ 'تابعین اور اتباع تابعین کی ان کوششوں پر ایک نظر ڈالنا ہوگی 'خضوں نے قرآن حکیم کی تعلیمات کے ساتھ ساتھ اسوہ رسول کی ایک ایک اور ایک اور ایک اللق و تفحص کے ضمن میں دور دراز علاقوں کا سفر طے کیا 'اور اس طرح نہ صرف احادیث و روایات کی روشنی سے اپنے قلب و زئن کے گوشوں کو چکایا اور تابندہ رکھا' بلکہ اس کی اشاعت کے لیے درس و تدریس کے مواکز بھی قائم کیے اور ان مراکز اور اداروں میں رہ کر جن لوگوں نے تعلیم و تربیت کے مراحل طے کیے انہی نے آئندہ چل کر حدیث کی باقاعدہ تدوین کے لیے راہیں ہموار کیں اور ہم تک ان گرمائے گراں مایہ کو پہنچایا' جن سے ہماری تہذیب اور ہمارا ضابطہ حیات ثروت فکرو عمل سے مالامال ہوتا ہے اور ہم اس قابل ہوتے ہیں کہ اس کو فخر کے ساتھ دو سروں کے سامنے پش کر سکیں۔

## روایت کی دو قشمیں

صحابہ ' تابعین اور ان کے اتباع کی عادت میں یہ بات داخل تھی کہ بالعوم آنخضرت ملی ہے۔ ارشادات ' اعمال یا تقریرات کو من و عن بیان کیا جائے اور اپنی طرف سے اس میں کسی حذف یا اضافہ سے کام نہ لیں۔ بعض تو اس بارے میں اس درجہ احتیاط و تو رع سے کام لیتے تھے کہ نہ صرف حرف یا کلمہ کی تبدیلی کو ناجائز سیجھتے تھے ' بلکہ ان کے ہاں یہ بھی درست نہ تھا کہ روایت میں جو الفاظ جس تر تیب سے وارد ہوئے ہیں ان میں کسی طرح کی تقدیم و تاخیر کو روا رکھا جائے۔

حفرت عمر مناتتہ سے مروی ہے:

من سمع حديثًا فحدث به كما سمع فقد سلم-

جس شخص نے حدیث سی 'اور اس کو جوں کا نوں لوگوں تک پہنچا دیا 'وہ احتساب سے پہاگیا۔

عبدالله بن عمر رضی الله عنما سے روایت ہے کہ انھوں نے وہ حدیث بیان کی جس میں اسلام کے ارکان خمسہ کا ذکر ہے۔ اس کو ایک شخص نے سنا کیکن جب اس کو دہرایا تو اس کی اس تر تیب کو قائم نہ رکھ سکا جو حدیث میں نہ کور تھی۔ عبیدالله بن عمر نے اس پر فوراً اس کو ٹوکا اور بتایا کہ اس حدیث میں یہ الفاظ اس تر تیب سے آئے ہیں۔ روات حدیث میں بعض حفرات یہ بھی گوارا نہیں کرتے تھے کہ حدیث میں اگر ایک لفظ مشدد آیا ہے تو اس کو لفظ خفیف سے بدل دیں۔ یکھے حفرات مزید احتیاط سے کام کینے اور اس وقت تک مطمئن نہ

چھ مطرات مزید اختیاط سے کام میلتے اور اس وقت تک مصمئن نہ ہوتے جب تک سننے والا حدیث کے الفاظ کو قلم بند نہ کرلے۔ محمد بن عمرو اپنے سامعین سے کماکرتے تھے:

لا احدثكم حتى تكتبوه-

میں اس وقت تک حدیث بیان شیں کروں گا 'جب تک تم اسکو لکھ نہ لو-

ابن عون کا کمنا ہے 'میں نے تین اشخاص کو دیکھاجو روایت کے معاملے میں اس بات کے قائل سے کہ اس میں اس بات کے قائل سے کہ اس مین الفاظ و حروف کی تبدیلی نہیں ہونی چاہیے۔ قاسم بن محمد کو جاز میں 'محمد بن سیرین کو بصرہ میں اور رجا بن حیوہ کو شام میں۔

ابن عینیہ سے روایت ہے کہ حجاز کے محدثین یعنی ابن شماب کی بن سعید اور ابن جر تج بھی ای زمرے میں واخل ہیں ، جو الفاظ و حروف کو من وعن بیان کرنے کے قائل ہیں۔ مالک بن انس کا بھی یمی مسلک تھا کہ حدیث و روایت میں الفاظ ، حروف اور تر تیب کو بسر حال قائم رکھا جائے اور اس میں کی نوع کے تغیر کو روانہ رکھا جائے۔ یہ روایت بالفظ کی صورت ہے۔

اکثر روایات میں جو آنخضرت طائی ہے منقول ہیں الفاظ و حروف کو بعینہ قائم رکھا گیا ہے یا بالفظ بیان کیا گیا ہے۔ اس کی تائید اس حقیقت سے ہوتی ہے کہ صحابہ و تابعین میں بعض حضرات کو اللہ تعالی نے الیا قوی اور غیر معمولی حافظہ بخشا تھا کہ ان کو الفاظ و حروف کے لیے حفظ میں کوئی زحمت نہ اٹھانا پڑتی۔

ان کے حافظے کا یہ عالم تھا کہ ایک مرتبہ جب یہ احادیث کو سن لیتے تو یہ لوح قلب پر آپ سے آپ مرتبم ہو جائیں۔ تاریخ میں اس نوع کے متعدد شواہد طلتے ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ بڑا تی ہی کو دکھ لیجئ ان کی مرویات و احادیث کا دائرہ کس درجہ وسیع ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس بڑا تی کے بارے میں مروی ہے کہ انھوں نے ابن ابی ربیعہ کا قصیدہ 'جو ۱۰ اشعار پر مشمل ہے 'ایک ہی بارس کریاو کرلیا تھا۔ زید بن ثابت نے نہ صرف بلوغت سے قبل ہی قرآن حکیم کا بیشتر حصہ حفظ کرلیا تھا۔ بلکہ ان سے متعلق یہ بھی مروی ہے کہ سترہ ہی دن میں عبرانی بھی سکھ لی تھی۔ اس طرح حضرت عائشہ صدیقہ بڑا تی حفظ و ذکا کے معاطے میں نمونے کی حیثیت رکھی تھیں اور اس امرکی متعدد مثالیس تاریخ و حدیث کی کتابوں میں ملتی ہیں۔

تابعین میں نافع' ابن شماب زہری' عامر الشعنی اور قمادہ بن دعامہ المدوی بے نظیر حافظ کے مالک تھے۔ یہ صحیح ہے کہ روایات میں سا او قات مختلف طرق میں الفاظ و حروف کے اختلاف کا پتا چلتا ہے' لیکن ان کا تعلق ان اخبار و روایات سے ہرگز نہیں' جو تعبدیات یا جوامع کلم کے زمرے میں شار ہوتی ہیں' بلکہ ان روایات سے ہرگز نہیں' جو کسی واقعہ یا مشاہرہ کی عکاسی کرتی ہیں۔ ظاہر ہے ان مواقع پر ہر راوی کو اظہار و بیان کے لیے اس مشاہرہ یا واقعہ کو اپنے ہی الفاظ کا جامہ پسانا علی ہے۔ اس لیے ان مرویات میں محض الفاظ یا پیرا سے بیان کے اختلاف کو مشبعد یا غیر طبعی نہیں قرار دیا جا سکتا۔

ان تقریحات کے پہلو بہ پہلو الی روایات بھی پائی جاتی ہیں 'جن کو روایت بالمعنی سے تجیر کیا جاتا ہے۔ چانچہ صحابہ اور تابعین میں بعض حفرات نے اس بات میں کوئی مضا نقہ نہیں شمجھا کہ آخضرت طرقیا کے ارشادات کا مفہوم و معنی بیان کرنے میں الفاظ کی پابندی نہ کی جائے 'کیکن یہ اس وقت ہوتا ہے جب ضرورت اس کی مقتضی ہو۔ مثلاً یہ کہ انھیں تیقن کے ساتھ یاد نہ رہے کہ آخضرت طرقیا کے ٹھیک ٹھیک الفاظ کیا تھے؟ اس کے ساتھ وہ اس امر کی طرف یہ کہ کر اشارہ بھی کر دیتے تھے کہ شاید آخضرت طرقیا نے یہ الفاظ استعال فرمائے 'یا اس سے ماتا جاتا پرایہ بیان اختیار کیا۔ حضرت عبداللہ بن مسعود کے بارے میں مشہور روایت ہے کہ جب وہ یہ فرمائے قال رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم تو یہ بھی کہ دیتے ھکذا' یا نحو ھکذا یعنی اس طرح یا ای قتم کے الفاظ آنخضرت طرقیم کے ارشاد فرمائے۔ ان کے احساس ذمہ داری اور خشیت اللی کا یہ عالم تھا کہ علیہ میں کرتے تو سارا جم کانی اشتا۔

تعفرت ابوالدرداء کی بھی سے عادت تھی کہ جب حدیث کی روایت سے فارغ ہوتے تو اس بات کی تصریح ضرور کر دیتے۔ ھذا یا نحو ھذا کہ یا تو سے الفاظ تھے اور یا اس سے ملتے جلتے۔

محمد بن سیرین کا کهنا ہے کہ انس بن مالک قلیل الروایت تھے' لیکن جب بھی حدیث بیان کرتے از راہ احتیاط یہ ضرور کمہ دیتے۔ او محکما قبال یعنی یا تو یہ الفاظ تھے' یا جس طرح حضور نے فرمایا:

یہ بعض صحابہ روایت بالمعنی کو جائز قرار دیتے تھے۔ اس کی تائید عروہ بن نہیر کی اس کی تائید عروہ بن نہیر کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے 'جس میں انھوں نے کما کہ حفرت عائشہ راتھ لا بھی سے فرمایا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تم میری مرویات لکھ لیتے ہو۔ عروہ بن زبیر

نے کہا' جی ہاں میں آپ سے بھی سنتا ہوں' اور آپ کے علاوہ دو سرے اصحاب سے بھی۔ اور پھراس حدیث کو قلم بند کر لیتا ہوں۔ حضرت عائشہ صدیقہ بڑاتھ نے پوچھا کہ میری روایت اور دو سرول کی روایت میں معنی و مفہوم کا اختلاف تو پایا شمیں جاتا۔ عروہ نے کہاجی نہیں۔ اس پر حضرت عائشہ بڑاتھ نے فرمایا:

لا بأس بذلك-

اس صورت ميں حديث بيان كرنے ميں كوئى مضائقہ نہيں-اس بارے ميں اس سے بھى واضح بير روايت ہے- محمد بن سيرين كاكمنا ہے: ربما سمعت الحديث عن عشرة كلهم يختلف فى اللفظ والمعنى

میں اکثر ایک ہی حدیث وس اصحاب سے سنتا' سب کاپیرایہ بیان اگرچہ مختلف ہو تا' گرمعنی و مفہوم میں فرق نہ پایا جاتا۔

تحدث بالمعنی کی جن اصحاب نے اجازت دی' ان میں عبداللہ بن مسعود' ابودردا'انس بن مالک'عمرو بن دینار'عامرالشعبی' ابراہیم النخعی' ابن ابی نجیح' عمره بن مرو' سفیان بن عیدید اور یکی بن سعید القطان الی جلیل القدر شخصیتیں شامل ہیں۔

اس سلسلے میں ان حضرات کا موقف یہ تھا کہ خود قرآن تحکیم نے ایک بی واقعہ کو باختلاف الفاظ متعدد جگہ بیان کیا ہے 'مگر بایں ہمہ ان میں معنی و مفہوم میں کوئی تضاد نہیں پایا جاتا۔ اس لیے اگر احادیث کی روایت میں معنی و مفہوم کی یکسانی قائم رہے تو الفاظ کا اختلاف کوئی مصرت پیدا نہیں کرتا۔

روایت بالمعنی کی اجازت سے اس غلط فنمی میں مبتلا نہیں ہونا چاہیے کہ بیا تمام رواۃ

کے لیے اذن عام کے مترادف ہے۔ صحابہ کو تو بلاشبہ یہ رعایت حاصل تھی کہ وہ آخضرت ملتھی ہے ارشادات کو اپنے الفاظ میں بیان کریں' کیونکہ انھوں نے آخضرت ملتھی ہے فیضان صحبت سے استفادہ کیا تھا اور اسلام کی روح سے پوری طرح آشنا تھے۔ کیی نہیں' احکام و مسائل کے پس منظر سے بھی اچھی طرح واقف تھے۔ لیکن صحابہ کے علاوہ جو رواۃ ہیں ان کے لیے ائمہ حدیث نے کچھ شرائط کا تعین کررکھا ہے۔

الرامرمزی کا کہنا ہے کہ امام شافعی نے اس محدث یا راوی کو روایت بالمعنی کی اجازت دی ہے جو دین میں ثقہ ہو۔ سچائی اور صدق میں مشہور ہو' عاقل ہو' اور زبان کے تیور پیچانتا ہو' تاکہ معنی و مفہوم کو ادا کرنے کے لیے' وہ جو الفاظ منتخب کرے ان کو کسی غلط محمل پر محمول نہ کیا جاسکے۔

#### الماوردي كا قول ہے:

ان نسى اللفظ جاز 'لانه تحمل اللفظ والمعنى و عجز عن اراد احدهما فيلزمه اداء الاخر لاسيما ان تركه قد يكون كتم للاحكام فان لم ينسه يجز ان يورده لغيره لان في كلامه صلى الله عليه وسلم من الفصاحة ماليس في غيره-

اگر راوی روایت میں سے کوئی لفظ بھول جائے تو اسکے لیے جائز ہے کہ اسکے بجائے دو سرا لفظ استعال کرے' اس لیے کہ اس نے حفظ کے سلسلے میں لفظ و معنی دونوں کو معوظ و مرعی رکھاہے' لیکن ان میں کا ایک حصہ چو نکہ ذبن کی گرفت سے نکل گیا ہے' للذا ضروری ہے کہ اسکے مترادف دو سرا لفظ استعال کرے' ورنہ کتمان حق کا اندیشہ ہے' اور اگر وہ روایت کے الفاظ کو بھول نمیں پایا ہے تو اسکے لیے یہ بات جائز نمیں کہ وہ اصل لفظ کے بجائے دو سرا لفظ استعال کرے' کیونکہ آنخضرت ملتی ہے کام میں جو فصاحت پائی جاتی ہے' وہ دو سرول کے کلام میں نمیں پائی جاتی۔

علامه سيوطى نے روايت بالمعنى كے بارے ميں كها:

ولا شک فی اشتراط ان لا یکون مما تعبد بلفظه ..... و عندی انه . یشترط ان لایکون من جوامع الکلم- لین روایت بالمعنی کے جواز کے بارے میں جو بیہ شرط عائد کی گئی ہے کہ اس کے الفاظ تعبدیات سے متعلق نہ ہوں' یہ صحیح ہے ... لیکن میرے نزدیک اس چیز کو بھی شرط قرار دینا چاہیے کہ روایت آخضرت ملتھ چیا کے حکیمانہ اور جامع کلمات پر مشتمل نہ ہو۔

ظاہر ہے یہ بحث اپنے موضوع کے اعتبار سے سراسر فنی ہے۔ دونوں مدرسہ فکر کے حامل حضرات ایسے ہیں کہ جضول نے اپنے اپنے دور ہیں اشاعت سنت کی بھرپور کوشش کی ہے 'اور اگر ہم یہ کمیں کہ صحابہ ' ابعین اور تج تابعین کی مخلصانہ جدوجہد ہی کا یہ شمرہ ہے کہ احادیث رسول کا بہت بڑا ذخیرہ آئندہ نسلوں تک پہنچا' اور زندگی کا دستور العل قرار پایا تو اس میں قطعی مبالغہ آرائی نہ ہوگی' بلکہ اسلامی تاریخ اور شعور کی صحح ترجمانی ہوگی۔ اور اب جب کہ یہ قیمتی ذخیرہ صحاح سنہ میں پوری احتیاط اور چھان بین کے بعد عمد محمد محمد شقل ہوتا ہوا ہم تک پہنچا ہے اور تدوین کی باقاعدہ شکل اختیار کر چکا ہے' روایت باللفظ ' یا روایت بالمعنی کی بحث ختم ہو جانی چاہیے۔

" لیکن برا ہو استراق زدہ حضرات کا کہ انھوں نے نہ صرف از سرنو اس بحث کو چھیڑا اور اچھالا ہے بلکہ اس سے غلط نتائج اخذ کرنے کی ندموم کو شش بھی کی ہے۔ حالانکہ ہم اس بات کی وضاحت بھی کر چکے ہیں کہ احادیث کا کثیر حصہ باللفظ ہی مروی ہے اور جمال تک روایت بالمعنی کا تعلق ہے اس کا وقوع بھی صدر اول میں ہوا اور وہ بھی عندالضرورت 'اور اس احتیاط کے ساتھ کہ معنی و مفہوم میں کوئی تغیرنہ رونما ہونے پائے۔

ظاہر ہے یہ وہ مبارک دور تھا' جب لوگ عربیت کا سیح ذوق رکھتے تھے اور اس کے مختلف اسالیب کے خوب جانتے بوجھتے تھے' اور اس حقیقت ہے بھی واقف تھے کہ آنحضرت ملٹی کیا کا طریق تکلم کیا ہے۔ یہ درست ہے کہ اس احتیاط کے باوجود روایت بالمعنی ہے کچھ غلط فہمیال پیدا ہو سکتی ہیں' لیکن محد ثمین نے ایک ایک روایت کو مختلف طرق کے ذریعے جس دفت نظر سے دیکھا اور جانچا ہے اور متن و رجال کے نقد و تفحص کے سلسلے میں جس علمی اور محقیقی منهاج کی طرح ڈالی ہے' اس کے بعد احادیث کی جیت و استناد کے بارے میں کوئی شبہ باتی نہیں رہتا۔

### تدوين حديث

اس سے قبل کے مباحث سے بیہ بات تو واضح ہوگی کہ صحابہ اور تابین نے حدیث و سنت کی حفاظت و صیانت اور تعلیم و تعلم کے کس درجہ شوق و عجب کا جبوت دیا اور کس طرح تسلسل کے ساتھ اس روایت کو قائم رکھا کہ آخضرت ساتھ کے اعمال 'تقریرات اور ارشادات سے اسلامی معاشرے کو بہرحال بمرہ مند رکھا جائے۔ لیکن اس کے باوجود یہ کمنا چاہیے کہ یہ مساعی اگرچہ اپنی جگہ پر نمایت قائل قدر اور موثر تھیں 'اور ان سے بلاشبہ علم و معرفت کی وہ قمعیں روشن نمایت قائل قدر اور موثر تھیں 'اور ان سے بلاشبہ علم و معرفت کی وہ قمعیں روشن ہوئیں 'جن کے ذریعے آئندہ چل کر پورا عالم اسلامی بقعہ نور بن گیا۔ تاہم رسمی طور پر 'اور حکومت کی سطح پر باقاعدہ تدوین حدیث کا آغاذ حضرت عمر بن عبدالعزیز کے زمانے ہی میں ہو پایا۔ انھوں نے اپنے عامل ابو بکر بن حزم کو لکھا' جو مدینے میں تھا: زمانے ہی میں ہو پایا۔ انھوں نے اپنے عامل ابو بکر بن حزم کو لکھا' جو مدینے میں تھا: انظر ما کان من حدیث رسول الله اوسنة ماضیه او حدیث عمرة ماکتبه فانی خفت دروس العلم و ذھاب اھله۔

ر کھو! آنخضرت مالی کے احادیث کیا سنت ماضیہ اور عمرة کی مرویات میں سے جو کھو! آنخضرت مالی کے احادیث کی احادیث کی مبادا علم مث کھی سے اندیشہ لاحق ہے کہ مبادا علم مث جائے اور اہل علم کے بعد دیگرے اس دنیا سے رخصت ہوتے چلے جائیں۔

عمرة سے مراد عمرة بنت عبدالرحمٰن الانصاريہ ہیں- انھوں نے حضرت عائشہ صدیقہ بناتھ سے کب فیض کیا تھا- ان سے متعلق کما جاتا ہے کہ احادیث

رسول کے بارے میں ان کو بہت دسترس حاصل تھی۔

ای نوع کے مراسلات حفرت عمر بن عبدالعزیز نے اپنے تمام عمال کو بھیے تھے ' جن میں کتابت حدیث کی تاکید ورج تھی۔ سب سے پہلے جضوں نے ان

کی زندگی ہی میں اس پر لبیک کما اور احادیث رسول کو ایک کتاب کی شکل میں ترتیب دیا۔ وہ عالم حجاز و شام محمد بن مسلم بن شاب الزہری ہیں۔ حضرت عمر بن عبد العزیز نے ان کی جمع کردہ احادیث کی نقول تمام بلاد اسلامی میں بھجوا دیں تاکہ مسلمان ان پر عمل پیرا ہوں۔ اور ان کی روشنی میں دینی زندگی کے خطوط متعین کریں۔

اول اول بعض صحابہ اور تابعین نے کتابت حدیث کو اس بنا پر مناسب نہ سمجھا تھا کہ کمیں قرآن کی حفاظت و صیانت معرض خطر میں نہ پڑ جائے۔ ای وجہ سے ان میں دو مختلف را میں ابھر آئیں۔ ایک گروہ علم حدیث کو قید تحریر میں لے آنے کا حامی تھا' جبکہ دو سرے گروہ کا موقف یہ تھا کہ احادیث چونکہ سینوں میں محفوظ ہیں اور اسلامی معاشرے کی اساس بھی ہیں' اس لیے کتابت احادیث کی نہ صرف ضرورت نہیں' بلکہ یہ عمل فی نفسہ درست بھی نہیں۔ معلوم ہوتا ہے' حضرت عمربن عبدالعزیز کے عمد میں اختلاف رائے کی یہ نوعیت بھشہ کے لیے ختم ہوگئ اور عمران عبدالعزیز کے عمد میں اختلاف رائے کی یہ نوعیت بھشہ کے لیے ختم ہوگئ اور علیہ کی بہت بڑی تعداد نے یہ بات سمجھ لی کہ سنت رسول کی اشاعت و فروغ کے فریضہ سے عمدہ برآ ہونے کے لیے یہ لازم ہے کہ احادیث نبوی کو ایک ایک کرکے جمع اور مدون کیا جائے۔ یہاں تک کہ جو لوگ پہلے اس کے قائل نہیں سے وہ بھی اب احادیث کو قلم بند کرنے کی افادیت کے قائل ہوگئے۔

کتابت حدیث کی بیہ کوششیں بار آور ثابت ہوئیں' اور اس کے نتیج میں اتباع تابعین کے دور میں مسانید کی تالف و تدوین کا سلسلہ شروع ہوا۔ سب سلے ابوداؤد الطیالی نے طرح ڈالی۔ امام احمد بن طبل کی مند نبتاً زیادہ جامع اور زیادہ وسعت لیے ہوئے ہے۔ مگر ان کا شار اتباع تابعین میں نہیں ہوتا کیونکہ ان کی وفات دو سومیں ہجری کے بعد ہوئی۔

صحاح کی تدوین کا شرف اس دور کے لیے مقدر تھا، جس میں امام بخاری مسلم ، ترزی ابوداؤد ابن ماجہ اور نسائی ایسے جلیل القدر محد ثین پیدا ہوئے۔ انھوں نے احادیث کو ابواب کی ترتیب کے ساتھ پیش کیا۔

متاخرین کے ہاں ان پر کوئی اضافہ نہیں ہو پایا۔ انھوں نے جو کھ کیا' اس کو محض شذیب' شرح اور اختصار کے عمل سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ چنانچہ ابو عبداللہ الحمیدی نے پانچویں صدی ہجری میں صحیحی کو ہترتیب مسانید مرتب کیا۔ ان کے بعد ساتویں صدی میں ابو البعادات مبارک ابن الاثیر نے صحاح ستہ کو ہترتیب ابواب جمع کیا۔ پھر نور الدین علمی الحیثی نے مجمع الزوائد میں مصاح کے علاوہ جو مشہور مصنفات تھیں 'ان کو یکجا کر دیا۔ ان کے بعد دسویں صدی ہجری میں السوطی نے جامع الکبیر کے نام سے بچاس سے زیادہ مصنفات پر مشمل ذخیرہ احادیث پیش کیا 'اور اس کو ایک مجموعہ کی شکل میں ترتیب دیا۔ اس مجموعہ میں صحاح ستہ اور مسانید عشرہ بھی موجود ہیں۔

یں اس طرح حدیث و سنت کے بیہ خزانے مختلف اور طویل مراحل سے گزرتے ہوئے موجودہ نفوس تک پہنچے۔



# حدیث کے بارے میں فن جرح و تعدیل

امت مسلمہ نے حدیث کی اشاعت و فروغ کے سلط میں جو خدمات انجام دیں' ان میں علم الجرح والتعدیل کو بڑی ابھیت حاصل ہے۔ اس علم کا موضوع رواۃ ہیں۔ اس میں اس چیز ہے بحث کی جاتی ہے کہ راویان حدیث کی امانت و شاہت کا کیا درجہ ہے؟ یا ان میں عدالت و ضبط کا کیا عالم ہے۔ لیخی ان میں کوئی ایسا تو نہیں جو جھوٹ بولتا ہو یا غفلت و نسیان کا شکار ہو۔ یہ خالص اسلای علم ہے۔ دو سری تو موں کی تاریخ میں اس کی مثال نہیں پائی جاتی۔ یہ دراصل علماء و محد ثین کی اس خواہش و آرزو کا ثمرہ و نتیجہ ہے کہ وہ صحیح اور غیر ضحیح احادیث میں فرق و اقبیاز کے حدود کو تکھاریں اور یہ بتائیں کہ احادیث کے وسیع تر ذخیرے میں کون اس لائق ہیں حدود کو تکھاریں اور یہ بتائیں کہ احادیث کے وسیع تر ذخیرے میں کون اس لائق ہیں جاتی ہا اس لائق ہیں جاتی ہا ہوں کو حرکت میں لانے ہے قبل محد ثین نے اپنے جاسکا۔ جرح و تعدیل کے پیانوں کو حرکت میں لانے ہے قبل محد ثین نے اپنے معاصرین کے احوال کا پوری طرح کھوج لگایا اور ان کے بارے میں ایک بچی تی معاصرین کے احوال کا پوری طرح کھوج لگایا اور ان کے بارے میں ایک بچی تی رائے قائم کی۔ اس طرح جو لوگ ان کے معاصرہ ہم زمان نہیں تھے ان سے متعلق باوثوق ذرائع سے معلومات فراہم کیں اور اس باب میں کی لومتہ لائم کی پروا کے بغیر اس بارے میں حزم و احتیاط سے کام نہیں لیا' یا عدالت و مروت کے تقاضوں کا خیال اس بارے میں حزم و احتیاط سے کام نہیں لیا' یا عدالت و مروت کے تقاضوں کا خیال نہیں رکھا۔

بعض لوگوں نے از راہ غلط فنی جرح و تعدیل کو غیبت کی ایک قتم قرار دیا۔ چنانچہ امام بخاری سے ایک مرتبہ کما گیا کہ کچھ حضرات آپ سے اس بنا پر خفاجیں کہ آپ نے متعدد رجال کی کو تاہیوں کو برطا بیان کیا ہے۔ امام بخاری کا جواب یہ تھا کہ طرز عمل ہوائے نفس کی بنا پر اختیار نہیں کیا گیا بلکہ ہم نے جو کچھ کما ہے نقل و درایت کے بل پر کما ہے اور اس سے مقصود سنت نبوی کا دفاع اور تحفظ ہے۔
اس فن کا آغاز کب ہوا؟ سیرو رجال کی کتابوں کے تعص سے معلوم ہوتا ہے کہ صغار صحابہ مثلًا ابن عباس 'عبادہ بن الصامت اور انس بن مالک کے دور سے رجال کی توثیق و عدم توثیق کا کام شروع ہو چکا تھا۔ صحابہ کے بعد تابعین میں سے سعید بن المسیب ' تعجی اور ابن سیرین نے یہ فرض انجام دیا۔ اس کے بعد یہ رسم چل نکی اور شعبہ اور امام مالک نے اس کام کو آگے بڑھایا۔

قرن ٹانی میں جن لوگوں نے الجرح والتعدیل میں شهرت حاصل کی ان میں معمر (۱۵۱ه) ' بشام الاستوائی (۱۵۵ه) ' اوزاعی (۱۵۱ه) ' ثوری (۱۲۱ه) ' تماد بن سلمہ (۱۷۲ه) ' بیٹ بن سعد (۱۵۵ه) کے نام سرفبرست ہیں۔ ان کے بعد ابن المبارک (۱۸۱ه) ' الفراری (۱۸۵ه) ابن عینیہ (۱۹۷ه) اور وکیج بن الجراح (۱۹۹ه) کا دور آتا ہے اور اس دور کے مشہور ترین اہل فن یجی بن سعید القطان (۱۸۹ه) اور عبدالرحمٰن بن مهدی (۱۹۹ه) ہیں۔ ان کی رائے جمہور محدثین کے نزدیک جب و سند کا درجہ رکھتی ہے۔ یکی وجہ ہے کہ انھوں نے جس شخص کی توثیق کی اسے ثقہ سمجھا گیا اور جس کی تضعیف کی اسے ضعیف قرار دیا گیا۔

ای سے ملا ہوا طبقہ' جس میں اس فن کے برے برے اثمہ شامل میں' بزید بن ہارون (۲۰۷ھ) ابوداؤد اللیالی (۲۰۴ھ)' عبدالرزاق بن ہام (۱۲اھ)' ابوعاصم النمیل اور ابن مخلد (۲۱۲ھ) کا ہے۔

قرن ثالث میں اس فن سے متعلق باقاعدہ تصنیف و تالیف کے سلسلے کا آغاز ہوا۔ ان میں پہلے بہل جن لوگوں نے خامہ فرسائی کی' ان میں پہلے بہل جن لوگوں نے خامہ فرسائی کی' ان میں پہلے بہل جن لوگوں نے خامہ فرسائی کی' ابو حاتم اور ابوداؤر بحسانی نے اس فن کی شخیل کی۔ بحسانی نے اس فن کی شخیل کی۔

نویں صدی ہجری کے بعد تک جرح و تعدیل کا یہ سلسلہ جاری رہا۔ جرح و تعدیل سے متعلق جو کتابیں لکھی گئیں' ان کو تین خانوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

- وه جن بين صرف ضعفا كا ذكر كيا كياب، جيسے البخاري النسائي ابن حبان

. الدار قطنی' عقیلی' ابن الجوزی اور ابن عدی کی تالیفات-

الثقات اور ابن تعلوبغا (۱۹۸۵) کی الثقات ' خلیل بن شاہین کی کتاب الثقات ' خلیل بن شاہین کی کتاب الثقات ' خلیل بن شاہین کی کتاب الثقات ۔

وہ تالیفات جن میں ان دونوں سے متعلق اظہار خیال کیا گیا ہے۔ اس نوع کی کتابیں کثیر تعداد میں پائی جاتی ہیں' جیسے بخاری کی تواریخ ثلاثہ' کبیر' اوسط اور صغیر۔ ابن حبان کی الجرح والتعدیل' ابن ابی حاتم الرازی کی الجرح و التعدیل' یا طبقات کبری لابن سعد۔ ان سب میں بہترین اور جامع کتاب حافظ ابن کثیر کی التکمیل فی معرفتہ الثقات والفعفاء و المجابیل ہے۔ کتاب حافظ ابن کثیر کی التکمیل فی معرفتہ الثقات والفعفاء و المجابیل ہے۔ جرح و تعدیل کے نقطہ نظر سے بیہ سب برابر اور یکسال

جرح و تعدیل کے نقطہ تطریعے یہ سب برابر اور بیساں نہیں ہیں۔ ان میں بعض متشدہ ہیں 'بعض متسالمین اور بعض متوسط اور بین بین۔ متشددین میں ابن معین' القطان اور ابو حاتم الرازی ایسے حضرات ہیں۔ متسالمین میں الترذی' الحاکم اور ابن مهدی کا شار ہوتا ہے۔ اور وہ ائمہ حدیث جنھوں نے اعتدال و توسط کی راہ اختیار کی' ان میں بخاری' امام محمد اور مسلم کا نام خصوصیت سے لیا جاتا ہے۔

جرح کے بارے میں حافظ ابن کثیرنے کہا ہے کہ واضح اور مفصل ہونا چاہیے۔ اس لیے کہ اس مسلے میں کون اسباب و عوامل ہیں جو کسی راوی کی عدالت و مرتبہ ثقابت کو حقیقتاً متاثر کرتے ہیں۔ ان کے متعلق ائمہ فن میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ جرح کے مفصل ہونے کی صورت میں یہ معلوم ہوسکے گا کہ جس شخص کو مورد تفنعیف ٹھرایا گیا ہے وہ فی الواقع اس کا مستحق ہے یا محض نقطہ نظرکے اختلاف کی وجہ سے اس کو جرح کا سزا وار ٹھرایا جا رہا ہے۔

# فتنه وضع حدیث اور محد ثین کی مساعی جمیله

حفرت عثان بڑاتھ کی شمادت اور حضرت علی بڑاتھ اور امیر معاویہ بڑاتھ کے درمیان خون ریز لڑائیوں سے جہاں مصالح ملی کو شدید نقصان پہنچا وہاں سب سے بڑا المیہ یہ ہوا کہ مسلمان مختلف گروہوں اور جماعتوں میں بٹ گئے اور ہر گروہ نے یہ چاہا کہ اپنے مسلک اور خواہشات و آراء کی تائید کے لیے احادیث اور سنت رسول سے مدد کے اور یہ ظاہر ہے کہ صحح احادیث کے ذریعے چو تکہ یہ ممکن نہ تھا کہ ہر گراہی اور بدعت کو حق بجانب ثابت کیا جاسکے 'اس لیے وضع حدیث کی ضرورت محسوس ہوئی 'چنانچے متعدد حلقوں میں اس کام کاآغاذ ہوا۔ عراق اس بارے میں زیادہ بدنام ہے۔ زہری کما کرتے تھے کہ ہمارے ہاں جو حدیث ایک بالشت کی ہوتی ہے 'وہ عراق میں پہنچ کر گز بھر کی ہو جاتی ہے۔ امام مالک ای وجہ سے عراق کو دار الفرب یا تکسال کما کرتے تھے' جمال حدیثیں گھڑی اور وضع کی جاتی ہیں۔

سب سے سلے فضائل اشخاص کے بارے میں احادیث میں تحریف و تبدل کا عمل شروع ہوا۔ تقیعی دائروں میں حضرت علی بڑاتھ کے مناقب اور ان کے استحقاق خلافت سے متعلق احادیث وضع کی گئیں' اور سنی حضرات نے جواب آن غزل کے طور پر حضرت ابو بر صدیق بڑاتھ کے فضائل اور استحقاق خلافت کے بارے میں حدیثیں وضع کیں' حالانکہ یہ بزرگ' ان کی خوبیاں' فضائل اور درجہ و مرتبہ کی میں حدیثیں نہ تھیں کہ جھوٹ اور کذب کی مربون منت ہو تیں۔ ان کے بلندی ایسی چزیں نہ تھیں کہ جھوٹ اور کذب کی مربون منت ہو تیں۔ ان کے کارنامے' ان کی بصیرت' علم و تقویٰ روز روشن کی طرح عیاں ہیں اور تاریخ کے اوراق میں درج ہیں۔ وضع حدیث کی سازش میں متعدد عناصر نے حصہ لیا' لیکن ان میں سر فہرست زنادقہ فارس ہیں۔ ذیل میں ہم اختصار کے ساتھ ان تمام عناصر اور

عوامل کی نشان دہی کرنا مناسب سمجھتے ہیں جنھوں نے اس فتنے کو بھڑ کایا اور وضع حدیث کے منصوبے میں بردھ چڑھ کر حصہ لیا۔

زنادقيه فارس

ابنائے فارس کے دلوں میں اس وقت آتش انقام بھڑی جب انھوں نے دیکھا کہ اسلام نے انھیں ہر میدان میں شکست دی ہے اور لوگ فوج در فوج اسلام کے برچم سلے جمع ہو رہے ہیں۔ یہ ظاہر ہے کہ ان کے لیے عساکر اسلام کا مقابلہ آسان نہ تھا' اور نہ یہ ممکن تھا کہ اسلام کی فائق تر تہذیب کے مقابلے میں محوسیت کو کھڑا کیا جا شکے' اس لیے یہ لوگ اپنے مستقبل کے بارے میں بالکل مایوس ہو پچھ تھے۔ انھوں نے سوچا کہ کیوں نہ اسلام کے خدو خال کو بگاڑا جائے اور اس میں داخل ہو کہا تھا کہ قرآن علی صور تیں ان کے سامنے تھیں۔ یا تو یہ کہ قرآن حکیم سے تعرض کیا جائے اور اس میں تحریف و تبدل کی کوئی تدہیر اختیار کی جائے لیکن یہ اس لیے ممکن نہ تھا کہ قرآن محفوظ تھا' اور ہزاروں سینے اس کی ضو فشانیوں سے منور تھے۔ دوسری صورت یہ تھی کہ اور ہزاروں سینے اس کی ضو فشانیوں سے منور تھے۔ دوسری صورت یہ تھی کہ ماوریث کو اپنے مشوم ارادوں کا ہدف ٹھرایا جائے۔ یہ کام انھیں نبتاً زیادہ سل معلوم ہوا۔

انھوں نے کس نوع کی احادیث گھریں۔ اس کا اندازہ مندرجہ ذیل روایات سے کیجئے:

خلق الله الملائكة من شعر ذراعيه و صدره-

الله نے فرشتوں کو اپنے سینے اور بازو کے بالوں سے پیدا کیا-

ان الله اشتكت عيناه فعادته الملائكة-

الله تعِالَى آشوب حيثم مين جتلا موا تو فرشتوں نے عيادت كى-

ان الله لما خلق الحروف سجدت الباءو وقفت الالف

الله نے جب حروف کو پیدا کیا تو "با" نے سجدہ کیا اور الف کھڑا ہوگیا۔

النظر الى الوجه الجميل عبادة-

حسین چرے کو دیکھنا عبادت ہے۔

ان كا مقصد بيه تقاكه لوگ اس نوع كى مطحكه خيز احاديث كوسنين تو

اسلام سے متنفر ہو جائیں اور اس کا فداق اڑائیں۔

انھوں نے ای پر اکتفا نہیں کیا' بلکہ عقائد' اخلاق' حلال و حرام اور طب کے بارے میں سینکڑوں روایات کو اسلامی حلقوں میں رواج وینے کی کوشش کی۔ خلیفہ مہدی کے سامنے ایک زندیق نے اعتراف کیا کہ اس نے ایک سو کے لگ بھگ حدیثیں وضع کی اور پھیلائی ہیں۔ ابن العوجاء کو جب قتل کیا جانے لگا تو اس نے کھلے بندوں اقرار کیا کہ اس نے چار ہزار حدیثیں گھڑی ہیں' جن میں حلال کو حرام اور حرام کو حلال ٹھرایا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس میں مبالغہ آرائی سے کام لیا گیا ہے۔ کم بخت نے مرتے وقت بھی جھوٹ بولا ہے تاکہ محدثین کے حلقوں میں احادیث و روایات کے بارے میں عدم اطمینان کی لہر دوڑ جائے۔ بالآخر کچھ لوگ کیے اور مارے گئے۔

عبدالكريم ابن العوجاء كو اميربهره محد بن سليمان في قتل كيا بيان بن عمدان المهدى كو خالد بن عبدالله القسرى في موت كي محان المهدى كو خالد بن عبد الله القسرى في مزادى-

### واعظ وقصاص

وضع وافترا کے عمل کو واعظوں اور قصہ گوؤں کے طرز عمل سے بھی تقویت بینی۔ ان لوگوں کے دل خوف خدا سے خالی تھے، یہ شہرت کے بھوکے تھے۔ ان کا مشغلہ یہ تھا کہ مختلف مقامات پر مجالس آراستہ کریں، اور لوگوں کو عجیب و غریب حدیثیں سناسنا کر بھی رلائیں اور بھی ہنائیں۔ یہ بھوٹ ہولنے میں کس درجہ جسور تھے، اس کا اندازہ اس واقعہ سے کیجئے کہ ایک مرتبہ امام احمد بن طبل اور کیلی بن معین نے رصافہ میں نماز اداکی۔ کیا دیکھتے ہیں کہ ایک واعظ ان کے حوالے سے بیں اوراق پر مشمل ایک حدیث بیان کر رہا ہے۔ دونوں نے ازراہ چرت ایک دوسرے کی طرف دیکھا۔ جب مجلس وعظ سے واعظ صاحب فارغ ہوئے تو یکی بن معین نے کہا، میں کی ہوں اور یہ احمد بن طبل ہیں۔ ہم دونوں نے نہ اس حدیث کو معین نے کہا، میں کی ہوں اور ایہ اس نے کہا، کیا دنیا میں تم ہی کی بن معین اور احمد بن طبل ہو۔ میں نے سترہ ایسے اشخاص سے روایت کی ہے، جن کا نام کی بن معین اور احمد بن طبل ہو۔ میں نے سترہ ایسے اشخاص سے روایت کی ہے، جن کا نام کی بن معین اور احمد بن طبل ہے۔

سیوطی نے "تحذیر الخواص عن اکاذیب القصاص" میں تفصیل سے بتایا ہے کہ یہ واعظ اور قصہ گو حضرات کیا کیا جھوٹ بولتے ہیں۔ اس ضمن میں انھوں نے ایک صاحب کے بارے میں کہا ہے کہ وہ عسٰسی ان یبعثگ ربک مقاماً محمودی 0 کی تفییر بول بیان کرتا تھا کہ مقام محمود سے مرادع ش اللی ہے 'اور یبعثگ سے مقصودیہ ہے کہ آخضرت ماٹھیا خدا کے ساتھ عرش پر بمینیس گے۔ یبعثگ سے مقصودیہ ہے کہ آخضرت ماٹھیا خدا کے ساتھ عرش پر بمینیس گے۔ محمد بن جریر الطبری کو معلوم ہوا تو وہ سخت ناراض ہوئے اور اپنے گھر کے دروازے پر لکھ دیا:

سبحان ليس له انيس و لا له على عرشه جليس-

یعنی خدا پاک ہے' نہ تو اس کا کوئی انیس ہے اور نہ عرش پر اس کے ساتھ کوئی ۔ بیٹھنے والا ہے۔

اس پر بغداد کے عوام نے ان کے مکان پر سنگ باری کی اور سخت

احتجاج كيا-

عياد وصلحاء

ان لوگوں نے نیک نیق کے ساتھ حدیثیں وضع کیں۔ ان کا خیال تھا کہ لوگ چونکہ دین سے دور ہو چکے ہیں ' دلوں میں گداز نہیں رہا' اور غفلت اور دنیا کی محبت نے آتھوں پر پردے ڈال دیتے ہیں ' اس لیے الی احادیث وضع کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں ' جن سے لوگوں میں عبادت و طاعت کا جذبہ ابھرے ' رقت و گداز پیدا ہو اور لوگ پھر سے اللہ کی طرف رجوع ہوں۔ چنانچہ انھوں نے ترغیب و ترجیب اور رقاق سے متعلق کثرت سے روایات وضع کیں۔ ان سے جب کما جاتا کہ آئے ضرت مالیا ہے:

من كذب على متعمدًا فليتبوا مقعده من النار-

جس نے میرے بارے میں جھوٹ بولا اس کا ٹھکانا جہنم کی آگ ہے۔

تو اس کے جواب میں یہ کہتے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ دین کی مخالفت نہ کی جائے' نہ یہ ہے کہ دینی مصالح کے پیش نظرالی حدیثیں وضع نہ کی جائیں جن سے دلوں میں خدا کا خوف اور تقویٰ پیدا ہو' لوگ دین کی طرف لوٹیں اور دنیائے دوں سے متنفر ہوں- ان وضاعین میں سے ایک نوح ابن مریم تھا، جس نے اعتراف کیا کہ اس نے قرآن کے فضائل کے بارے میں حدیثیں گھڑی ہیں، اور ایک ایک سورت سے متعلق بتایا ہے کہ اس کی تلاوت سے کس درجہ ثواب حاصل ہوتا ہے۔ اس سے جب پوچھاگیا کہ اس نے ایسا کیوں کیا تو اس کا کہنا تھا کہ میں نے جب دیکھا کہ لوگ فقہ ابو حنیفہ اور مغازی ابن اسحاق پر فریفتہ ہو رہے ہیں، اور قرآن کی تعلیمات سے غافل ہیں تو میں نے نیک نیتی سے الی احادیث گھڑیں اور پھیلائیں کہ جن سے لوگوں کے دلوں میں قرآن سے شغف اور لگاؤ پیدا ہو۔

ایک اور بہت برے عابد و صوفی غلام خلیل شخے 'جو لوگوں میں اس درجہ مقبول تھے کہ جب ان کا انقال ہوا تو بغداد کے تمام بازار ان کے سوگ میں بند ہو گئے۔ انھوں نے اورادو اذکار سے متعلق احادیث وضع کیں۔ اس سلسلے میں ان کا بھی بھی عذر تھا کہ انھوں نے دلوں میں تقویٰ و رفت پیدا کرنے کی غرض سے ایساکیا ہے۔

یہ لوگ اسلام کے نادان دوست تھ' اور یہ نہیں جانتے تھے کہ وضع حدیث کا جرم کتنا گھناؤنا ہے اور اس سے احادیث کی صحت و استناد سے متعلق کس درجہ شکوک و شہمات پیدا ہوسکتے ہیں-

#### متعصبين

یہ وہ لوگ تھے جو عصبیت کے روگ میں مبتلا تھے۔ شعوبیوں نے عربی کی مخالفت میں اس نوع کی حدیثیں گھڑیں:

ان الله اذا غضب انزل الوحى العربية و اذا رضى انزل الوحى بالفارسية-

فدا جب ناراض ہوتا ہے تو عربی میں وحی نازل کرتا ہے اور جب خوش ہوتا ہے تو فارس میں وحی نازل کرتا ہے۔

جن لوگوں کو حضرت امام ابو حنیفہ کے ساتھ غلو کی حد تک محبت تھی'

انھوں نے بیہ حدیث وضع کی:

سیکون رجل فی امتی یقال له ابو حنیفة هو سواج امتی-میری امت میں ایک شخص ابو حنیفه نامی ہوگا جو میری امت کے لیے چراغ راہ ثابت ہوگا۔ شوافع کے مخالفین نے اس انداز کی احادیث پیش کیں:

سيكون في امتى يقال له محمد بن ادريس هو احقر على امتى عن الله ...

میری آمت میں ایک شخص محمد بن ادرایس پیدا ہوگا، جو میری امت کے حق میں ابلیس سے بھی زیادہ حقیر ہوگا۔

اسی طرح کی احادیث مختلف شہوں 'قبیلوں اور زمانوں کے بارے میں بھی گھڑی گئیں۔ علمائے حق نے ان سب موضوعات کی نشان دہی کی ہے اور بتایا ہے کہ ان کو کن لوگوں نے وضع کیا اور کن عوامل سے متاثر ہو کروضع کیا۔

جابل فقهاء اور متكلمين

فقتی اور کلای اختلافات نے بھی جابل اور فاس و فاجر متکلمین کو موقع فراہم کیا کہ وہ اپنے عقائد و نظریات کی آئرلیں۔ فراہم کیا کہ وہ اپنے عقائد و نظریات کی تائید کے لیے موضوع احادیث کی آٹرلیں۔ چنانچہ جو لوگ اس بات کے قائل تھے کہ نماز میں رفع الیدین ممنوع ہے' انھوں نے بیہ حدیث گھڑی:

من رفع يديه في الصلوة فلا صلوة له-

جس نے نماز میں رفع الیدین کیااس کی نماز نہیں ہوئی۔

خلق قرآن کے مسلے میں محدثین اور معتزلہ میں شدید اختلاف رائے رونما تھا۔ محدثین اس بات کے قائل سے کہ قرآن مخلوق نہیں ہے اور معتزلہ خلق قرآن مخلوق نہیں ہے اور معتزلہ خلق قرآن کے حامی سے۔ محدثین اور معتزلہ میں اس سلطے میں عملی معرکہ آرائیال بھی ہوئیں 'جن میں محدثین کا بلڑا بھاری رہا۔ مسلہ اصولی تھا اور اپنی آغوش میں خاصے دلائل رکھتا تھا۔ لیکن ان دلائل پر اکتفا کرنے کی بجائے بعض جملاء نے اس نوع کی احدیث وضع کرنا شروع کر دیں:

من قال القرأن مخلوق فقد كفر-

جس نے قرآن کو مخلوق کما' وہ کافر ہو گیا۔

سجيئي اقوام من امتى يقولون القرأن مخلوق فمن قال ذلك فقد كفر بالله العظيم وطلقت منه امرأته من ساعتها-

عنقریب میری امت میں ایسے لوگ پیدا ہوں گے جو قرآن کو مخلوق قرار دیں گ

گے' ایبا کرنے سے وہ کفرکے مرتکب ہوں گے اور ان کی عورتوں پر اس وقت طلاق واقع ہو جائے گی-سملقین

اس گروہ نے خلفاء کی خوشنودی مزاج کے لیے حدیثیں وضع کیں'

تاکہ انھیں انعام واکرام سے نوازا جائے۔ خلیفہ مہدی کے بارے میں مشہور ہے کہ
وہ ایک مرتبہ کبوتر بازی میں مشغول تھا کہ استے میں غیاث بن ابراہیم آئے اور
انھوں نے کبوتر بازی کی تائید میں ایک مشہور حدیث میں اضافہ کیا'جس کا مطلب یہ
تھا کہ کبوتر بازی جائز ہے۔ خلیفہ رشید کے قاضی ابوا بختری کذاب نے یمال تک کمہ
دیا کہ (معاذ اللہ!)

ان النبي كان يطير الحمام-

آنحضرت المِلَيِّم كبور ارْايا كرتے تھے-

س بر لینه شخت ناراض موا اور کرا.

اخرج عنى لولا انك من قريش لعزلتك-

میرے ہاں سے نکل جاؤ ، تم اگر قریش سے تعلق نہ رکھتے تو میں تممیں معزول کرویا۔

خلیفہ نے اس کے برعکس میہ جانتے ہوئے بھی کہ غیاث جھوٹ بول رہاہے' اسے دس پزار درہم بطور انعام کے دیئے۔

مقاتل بن سلیمان البلی نے تو مهدی کے سامنے با قاعدہ یہ تجویز رکھی کہ اگر آپ چاہیں تو میں عباس اور اس کے بیٹوں کے فضائل سے متعلق احادیث وضع کی سے میں نہیں ہوں کے میں میں میں میں میں البلی ضورت نہیں۔

کروں۔ ممدی نے جواب میں کما مجھے اس کی ضرورت نہیں۔ وراصل بعض خلفانے برے تسامل سے کام لیا' اگر بیہ لوگ ان کے

دراسل بھی طفائے ہوئے کیاں سے کام کیا اگریہ لوگ ان کے جرائم سے کام کیا اگریہ لوگ ان کے جرائم سے چھم پوشی اختیار نہ کرتے تو وضع حدیث کا فقتہ نہ چھیلا۔ اللہ بھلا کرے محد ثین کا افھوں نے اپنے فرض کو بھیانا اور گذب و افترا کے اس طوفان کو روکنے کی پوری پوری کوشش کی اور یہ اتنی کی مساعی جیلہ کا فیض ہے کہ صحیح احادیث کا ذخیرہ موجودہ نسلوں تک پہنچ پایا۔

محد ثین نے ہر ہر دور میں اس بات کا خیال رکھا کہ وضع حدیث کے

فتنے کی روک تھام کے لیے عملی اقدامات کیے جائیں۔ ان کاسب سے بڑا کارنامہ جس پر فخر کیا جاسکتا ہے ' یہ ہے کہ انھوں نے حدیث کی چھان بین اور نفلہ و تفحص کے علیے میں خالص علمی انداز کی طرح ڈالی' جس کی دوسری قوموں کی تاریخ میں مثال نمیں ملتی۔ انھوں نے جن پیانوں اور معیاروں کو حدیث کی جانچ پڑتال کے لیے پیش کیا' وہ سہ ہیں:

ا - اسناد: صحابہ آنخضرت ملی کے بلا محابہ حدیث روایت کرتے تھے 'اور اس میں کوئی بھی شبہ کا اظمار نہیں کرتا تھا'کیونکہ ان کا دامن کذب و افتراکی آلائشوں سے پاک تھا' تابعین بھی ہراس روایت کو بلا کمی جھبک اور تامل کے قبول کرلیتے تھے' جو صحابہ سے مروی ہو- لیکن جب فتوں کا آغاز ہوا اور لوگ گروہوں اور جماعتوں میں بٹ گئے اور تعصب اور جمیت جالمیہ نے بعض لوگوں کو جھوٹ اور وضع پر آمادہ کیا' بو احتیاط و تحفظ کی ضرورت محسوس ہوئی۔ ابن سیرین کا کہنا ہے پہلے اسناد کا رواج نہیں تھا'کین جب فتوں نے سراٹھایا تو صحابہ و تابعین نے حدیث کے معاطم میں زیادہ شبت و احتیاط سے کام لینا شروع کر دیا' اور جب تک یہ معلوم نہ ہو جاتا کہ راوی کون ہے؟ اس وقت تک راوی کون ہے؟ اس وقت تک روایت کو قبول نہ کیاجاتا۔

راوی کے متعلق خصوصیت سے یہ جاننا ضروری ہوگیا کہ اس کا تعلق اہل بدعت و ہوئی سے تو نہیں ہے؟ صحابہ اس باب میں کس درجہ مخاط تھے 'اس کا اندازہ اس واقعہ سے کیجئے کہ ایک مرتبہ بشیر العددی حضرت ابن عباس کے پاس آئے اور ایک حدیث سانا شروع کی 'لیکن اس پر حضرت ابن عباس مطلقاً متوجہ نہ ہوئے۔ بشیر العددی نے کہا' یہ کیا بات ہے کہ میں حدیث رسول سنا رہا ہوں اور اس کو کوئی اہمیت نہیں دے رہے ہیں۔ حضرت ابن عباس نے جواب میں فرمایا:

اذا سمعنا رجلاً يقول قال رسول الله ابتدرته ابصارنا و اصغينا اليه بأذاننا فلما ركب الناس الصعب والذلول لم ناخذ عن الناس الا مانعرف-

پہلے ہماری حالت یہ تھی کہ جب کوئی حدیث رسول بیان کرتا' بے اختیار ہماری آنکھیں اس طرف اٹھ جاتیں اور کان متوجہ ہو جاتے' لیکن جب لوگوں نے حدیث کے معاملے میں عدم احتیاط سے کام لینا شروع کیا تو ہم نے مناسب سمجھا کہ صرف انبی احادیث کو قبول کریں جو ہماری جانی بچانی ہیں۔

شبت و احتیاط کے اس اصول کو تابعین نے اختیار کیا- ان کے سامنے جب کوئی حدیث بیان کرتا تو یہ اسناد کا مطالبہ کرتے اور اس وقت تک مطمئن نہ ہوتے جب تک صحابہ سے براہ راست اس کی تصدیق نہ کر لیتے- زہری کا قول ہے:

الاسناد من الدين ولولا الاسناد لقال فيه من شاء بماشاء-

اساد کا معلوم کرنا دین کا خاصہ ہے 'کیونکہ اگریہ نہ ہو تو پھر ہر شخص حدیث کو جس طرح چاہے بیان کرے گا۔ ابن المبارک کا کہنا ہے :

بيننا وبين القوم القوائم يعنى الاسناد-

ہم میں اور واضعین میں اساد کا فرق ہے۔ یعنی ہم اساد کا التزام کرتے ہیں اور سے اساد کی پروا کیے بغیر سنی سنائی حدیثیں بیان کر دیتے ہیں۔

۲- تو تق : وضع و كذب كے فتنے كے بعد صحابہ ' تا بعین اور ائمہ حدیث زیادہ چوکس ہو گئے۔ ایک ایک حدیث کی الماش و تفحص کے لیے با قاعدہ سفر کرنے کا آغاز ہوا۔ لوگ اس وقت تک كوئى حدیث یا اثر قبول نہیں كرتے ہے ' جب تک صحابہ اور تابعین كی طرف رجوع كركے اس كی تصدیق نہ كرلیں۔ جابر بن عبداللہ ایک حدیث معلوم كرنے كے لیے شام پنچے اور ابو ابوب نے مصر تک كی صعوبتیں برداشت كیں۔ بشر بن عبداللہ الحضر می كا كمنا ہے كہ میں طلب كی صعوبتیں برداشت كیں۔ بشر بن عبداللہ الحضر می كا كمنا ہے كہ میں طلب حدیث كی فاطر ایک شہر سے دو سرے شہر تک گھوہا بجرا۔ مشہور صحابی ابودرداء كتے ہیں كہ جب میں كئی آیت كے سجھنے میں اشكال محسوس كرتا' اور مجھے معلوم ہوتا كہ برالغماد میں كوئی صاحب علم اس كے بارے میں پچھ جانتے ہیں تو میں سفر كركے ان كے بال پنچا۔ بہت سے اسلاف سے مروى ہے كہ وہ ایک میں سفر كركے ان كے بال پنچا۔ بہت سے اسلاف سے مروى ہے كہ وہ ایک مدیث كی فاطر كئی دن اور راتیں سفر میں ہے كہ میں نے صرف ایک حدیث كی فاطر كئی دن اور راتیں سفر میں گزاریں۔ ابی قلابہ كتے ہیں كہ میں مدینہ میں محض اس لیے تھرا رہا كہ ایک شخص سے ایک حدیث میں مدینہ میں محض اس لیے تھرا رہا كہ ایک شخص سے ایک حدیث سنوں۔

طلب مدیث کے لیے سفر کرنے والے مختلف کیفیات کے حال

تھے۔ انھیں رحال اور جوال کے نام سے یاد کیا جاتا اور بدرجہ غایت احترام سے یاد کیا جاتا۔

گولڈ زیمرنے تعصب کے باوجود اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ جن محد ثین کے بارے میں کما جاتا ہے کہ انھوں نے طلب حدیث کے جذبے سے متاثر ہو کر شرق و غرب کا سفر اختیار کیا ہے' انھوں نے کسی مبالغہ آرائی ہے کام نہیں لیا۔

۳ - نقر روات: محدثین نے سب سے بڑا کارنامہ یہ انجام دیا کہ روات کو اچھی طرح جانچا اور پر کھا۔ یہ معلوم کیا کہ روات میں کون صادق ہے کون کازب ہے 'کون صحت و صواب کے پیانوں کے مطابق ہے اور کس میں ضعف و اختلال ہے۔ اس سلطے میں انھوں نے رجال کے حالات 'سیرت اور تاریخ کا مطالعہ کیا' اور بغیر کسی خوف لومتہ لائم کے ہر راوی کے بارے میں صحیح صحیح رائے کا اظہار کیا' اور اس بات کی قطعی پروا نہیں کی کہ کون کس درجہ شرت کا مالک ہے۔ جو لوگ حدیث کے معاطے میں کذب و افترا کے مرتکب ہوئے' ان میں ایک ایک کی نشان دہی کی' اور ایسے قواعد وضع کیے مرتکب ہوئے' ان میں ایک ایک کی نشان دہی کی' اور ایسے قواعد وضع کیے من کی روشنی میں یہ معلوم ہو سکتا ہے کہ کس سے اخذ روایت کرنا چاہیے اور کون اس لائق ہیں کہ ان کی روایت کو ترک کر دیا جائے۔ کیجی بن سعید اقطان سے کماگیا:

اما تخشی ان یکون هؤلاء الذین ترکت حدیثهم خصمائک یوم القیمة.

کیاتم اس بات سے نہیں ڈرتے کہ جن لوگوں کی روایت کو تم نے ترک کیا ہے، وہ قیامت کے روز تم سے جواب طلبی کریں گے۔

ان کا جچا تلا جواب بیہ تھا:

لان يكون هؤلاء حصمى احب الى من ان يكون حصمى رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لم لم تذب عن حديثي-

یہ لوگ مجھ سے جواب وہی کریں 'اس سے کمیں بڑھ کریہ ہے کہ آنخضرت التہام مجھ سے جواب وہی کریں 'اور پوچیس کہ تم نے میری مدیث کا وفاع

کیوں نہیں کیا۔

ت کن لوگوں کی روایات قابل اخذ نہیں' محدثین نے ان کو چار طبقوں

میں تقسیم کیا ہے:

ا۔ گذاب: یہ وہ لوگ ہیں جھوں نے گذب و افترا سے کام لے کر آنخضرت ما ہے ہے کہ ایسے لوگوں کی طرف غلط احادیث کا انتساب کیا۔ اہل علم کا اس پر اجماع ہے کہ ایسے لوگوں کی روایات شائستہ اعتبار نہیں' نہ صرف یہ بلکہ انھوں نے ایک نوع کے کفر کا ار تکاب کیا ہے۔ ایک جماعت نے ان کو قتل کا مستحق گردانا ہے۔ اس میں اختلاف رائے ہے کہ ان کی توبہ قبول کی جائے یا نہ کی جائے۔ احمد بن طنبل اور ابو بکر الحمیدی' بخاری کے شخ کی رائے یہ ہے کہ توبہ کے بعد ان کی روایات لاکق قبول نہیں۔ امام نووی کا کہنا ہے کہ توبہ کے بعد ان کی روایات کو قبول کر لینا چاہیے۔

ابو المنظفر السمعانی کاقول ہے کہ جس شخص نے حدثیث میں بھی جھوٹ سے کام لیا' اس کی تمام روایات ساقط الاعتبار ہیں۔

۲ - وہ لوگ جو عام معاملات میں جھوٹ سے کام کیتے ہیں' اس بارے میں محدثین کے حلقوں میں اتفاق رائے پایا جاتا ہے کہ جس نے ایک مرتبہ بھی جھوٹ بولا' اس کی روایت کردہ حدیث متروک ٹھمرے گی- امام مالک کا کمنا ہے کہ چار اشخاص کی روایت ساقط الاعتبار ہے-

جو سفیہ یا بے و قوف ہو۔

جو عام معاملات میں جھوٹ بولے۔

جو صاحب بدعت مو اور بدعت كاداعي مو-

وہ شخ جو اگرچہ زہد و تقوی میں شہرت رکھتا ہو'لیکن حدیث کونہ پہچانتا ہو۔
سا - اصحاب اہواء و بدعت: اس طبقہ کی طرف محدثین نے خاص توجہ مبذول
کی۔ اس سلسلے میں ایک بنیادی سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہراہل بدعت کی روایات
مسترد کر دینے کے قابل ہیں یا اس میں داعی اور غیرداعی کا فرق طحوظ رکھنا چاہیے۔
اس طرح ایک سوال یہ ابھرتا ہے کہ ایک وہ شخص ہے جو اپنے مسلک و ایمان کے مطابق جھوٹ بولنے کواکبرا کمبائر گردانتا ہے۔کیاان دونوں میں اختیاز روا رکھا جائے گایا نہیں؟ جہاں تک داعی اور غیرداعی کا تعلق ہے محدثین کے ایک گروہ کا کہنا ہے گایا نہیں؟ جہاں تک داعی اور غیرداعی کا تعلق ہے محدثین کے ایک گروہ کا کہنا ہے

کہ اگر وہ ثقہ ہے اور اس کی روایت محدثین کی شرائط کے مطابق ہے تو مقبول ہوگی ورنہ نہیں۔ چنانچہ امام بخاری نے ابن حطان کی روایت نقل کی ہے' حالانکہ وہ کثر خارجی تھا۔ امام شافعی بھی اس بات کے قائل ہیں کہ خطابیہ کے سوا دو سرے اہل اہواء کی روایت بشرط صحت قبول کی جائے گی۔ امام عبدالقادر بغدادی نے "الفرق بین الفرق" میں تصریح کی ہے کہ امام بخاری نے آخر آخر میں اس رائے سے رجوح کرلیا تھا اور میں صحح بھی ہے۔ اہل بدعت کی روایت اس وقت خصوصیت سے مسترد کردینے کے لائق ہوگی جب اس سے اس کے مسلک و خواہشات کی تائید ہوتی ہو۔ رہا دو سراگروہ جو حدیث کے معاطم میں جھوٹ ہولئے سے احتراز نہیں کرتا تو اس کی رائے بالانقاق مسترد کردینے کے لائق ہے۔

ہم۔ فسأق و معفلين: مغفل ان لوگوں كو كهاجاتا ہے جو قهم حديث پر قادر نهيں اور ان ميں ضبط و انقان اور عدالت و مروت كى صفات پائى نهيں جاتيں۔ حافظ ابن كثيركا كهنا ہے كہ مقبول راوى وہ ہے جو مسلم 'عاقل' بالغ اور غير مغفل ہو۔ اس طرح جو لوگ فتق و فجور كے عادى بيں' ان كى روايت بھى ناقابل اعتبار ہے۔ وضع و افترا كه دروازوں كو بند كرنے اور اس فتنے كو جڑ ہے الھاڑ جھيئنے كے ليے محد ثين نے دو عظيم الثان اقدامات كيے۔ ايك يہ كہ حديث كے مراتب و درجات كى تعيين كر دى اور يہ بنايا كہ صحيح حديث كون ہوتى ہے 'حس كے كہتے ہيں اور ضعيف كا اطلاق كن روايات بر ہوتا ہے اور ان كى اقسام اور شاخيں كيا بيں اور اس علم كو اس دقت نظر' ژرف نگائى اور جامعيت سے ترتيب ديا كہ اس كے بعد كى شخص كے ليے يہ نظر' ژرف نگائى اور جامعيت سے ترتيب ديا كہ اس كے بعد كى شخص كے ليے يہ امكان باتى نہيں رہا كہ آنخضرت مائيلام كے بارے ميں غلط بات كے اور محد ثين كے طقوں سے او تجسل رہے' يا وہ اسلامى معاشرے ميں آسانى سے پذيرائى حاصل كے سك

دوسرے یہ کہ وضع و افتراکی علامات کو استیعاب کے ساتھ بیان کر دیا تاکہ ان کی روشنی میں بیک نظر معلوم ہو سکے کہ کون روایات اصلی 'صحیح اور درست ہیں اور کون ایسی ہیں جو زنادقہ اور اہل اہواء کے فکر و نظر کی کجی کا نتیجہ ہیں۔

وضع و افترا کا عمل سند میں بھی رونماہوا ہے اور منتن میں بھی- سند میں جو علائم و کذب پر دلالت کنال ہیں' ان میں بیہ اہم ہیں: ا- راوی کذب میں مشہور ہو اور کوئی ثقنہ راوی اس کی مرویات کی تائید نہ کرے- محدثین نے اس نوع کے ایک ایک کذاب کا تعاقب کیا ہے اور ان کی تاریخ وسیرت پر با قاعدہ روشنی ڈالی ہے-

ا- راوی خود اعتراف کرے کہ اس نے حدیثیں گھڑی ہیں اور ان کو عوام میں پھیلانے کی کوشش کی ہے 'جس طرح کہ نوح بن ابی مریم نے کہا کہ اس نے سور کے فضائل کے بارے میں حدیثیں وضع کی ہیں 'یا عبدالکریم بن العوجا نے تشکیم کیا کہ اس نے چار ہزار الی جھوٹی حدیثیں اسلامی معاشرے میں پھیلائی ہیں جن میں حلال کو حرام اور حرام کو حلال قرار دیا گیاہے۔

کوئی راوی ایسے شخ سے روایت کرے جس سے اس کی ملاقات ثابت نہیں ہوتی 'یا وہ پیدا ہی اس کی وفات کے بعد ہوا ہے۔ جیسے مامون بن امر المروی نے کما کہ اس نے ہشام بن عمار سے یہ حدیث سی ہے۔ اس پر حافظ ابن حبان نے پوچھا 'تم شام کب گئے؟ اس نے کما' دو سو پیاس ہجری میں فوت ہو چکے تھے۔ میں۔ اس پر انھوں نے کما وہ تو دو سو پینتالیس ہجری میں فوت ہو چکے تھے۔ یا جیسے عبداللہ بن اسحاق الکرمانی نے محمد بن ابی ایوب سے روایت کی۔ اس پر کما گیا' کہ وہ تو تمھاری پیدائش سے نو سال پہلے انقال کر چکے تھے۔

اس قتم کے کذب کو بہجانے کے لیے روات کی تاریخ ولادت کا جاننا ضروری ہے۔ حفص بن غیاث الغازی کا کہناہے کہ جب تم کسی راوی کو متم قرار دو تواس سے تاریخ ولادت کا مطالبہ کرو۔

روات کے بارے میں نقد و تنخص کا بید علم دراصل ضرورت کی بنا پر پیدا اوات کے بارے میں نقد و تنخص کا بید علم دراصل ضرورت کی بنا پر پیدا ہوا۔ سفیان توری نے بہت صحح کما ہے کہ جب لوگوں نے کذب و افترا ہے کام لینا شروع کیا تو ہمارے لیے ناگزیر ہوگا کہ ہم ان سے تاریخ و مین کا مطالبہ کریں اور پوچیں کہ تم پیدا کب ہوئ جم نے شخ ہے کب سماع کا شرف حاصل کیا؟ میں معلوم ہم ۔ کبھی کبھی راوی کی نفیاتی کمزوریوں سے یا اس کے پیشے سے بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ اس نے حدیث رسول کے بارے میں وضع و افترا سے کام لیا ہے۔ سیف بن عمرا تمیمی کا کمنا ہے کہ ہم سعد بن طریف کے ہاں بیشے لیا ہیں۔ سیف بن عمرا تمیمی کا کمنا ہے کہ ہم سعد بن طریف کے ہاں بیشے

محکم دلائل سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تھے کہ اتنے میں اس کالڑکارو تا ہوا آیا اور شکایت کی کہ معلم نے اسے بیٹا ہے۔ اس پر اس نے کہا میں آج ہی اس سے انتقام کیتا ہوں۔ یہ کمہ کر اس نے یہ حدیث گھڑی کہ آخضرت ملٹی لیا نے فرمایا:

معلموا صبيانكم شراركم اقلهم رحمة-

تممارے بچوں کو بڑھانے والے شریر ہوتے ہیں' اور ان میں رحم و محبت کا جذبہ کم تر ہوتا ہے۔

محمد بن الحجاج النحعي مربسه بيجا كرتے تھے۔ انھوں نے حدیث گھڑي كه:

الهريسة تشدد الظهر-

مراسم پیٹے کو مضبوط بناتا ہے۔

جریسہ پیم و معبوط بنا ہا ہے۔
مد ثین نے متن میں بھی وضع و افترا کے علائم کی نشان دہی کی ہے۔ مثلاً:

ا۔ رکاکت الفاظ: اس کے معنی یہ ہیں کہ احادیث کے الفاظ پر غور کیا جائے اور یہ
دیکھا جائے کہ آیا یہ اس مرتبہ فصاحت و بلاغت پر فائز ہیں کہ ان کا انتساب
آخضرت ملی کی طرف کیا جائے۔ اگر الفاظ ایسے ہوں کہ عام آدمی بھی جو عربی زبان
کے اسلوب و انداز سے واقف ہے 'ان کے استعال سے شرماتا ہو تو یہ کیو کر ممکن
ہے کہ ایسے رکیک جملوں کو آخضرت ملی کیا کا کلام قرار دیا جائے جو اقصح العرب تھے۔
ہے کہ ایسے رکیک جملوں کو آخضرت ملی کیا کا کلام قرار دیا جائے جو اقصح العرب تھے۔
یہ صورت اس وقت و توع پذیر ہوگی جب روایت باللفظ ہو۔ اگر روایت بالمعنی ہو تو
پیر سند پر غور کیا جائے گا اور دیکھا جائے گا کہ اس میں کس درجہ استحکام و استواری
پائی جاتی ہے۔

الفاظ اور اسلوب بیان سے قطع نظر بھی بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ وہ محد ثین جضوں نے اصادیث کے مطالعہ میں عمریں کھیائی ہیں اور احادیث کے مزاج و بنج سے آشائی حاصل کی ہے اس ملکہ کی بنا پر جو ان میں خود بخود پیدا ہو جاتا ہے ' حدیث کو من کریہ کمہ دیتے ہیں کہ یہ آنخضرت ماٹیجا نہیں فرماسکتے۔

البلقینی نے اس تو ایک مثال سے واضح کرنے کی کوشش کی ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ فرض سیجے ایک شخص کی برس تک کسی کی خدمت میں رہتا ہے۔ اسے خوب معلوم ہوتا ہے کہ اس کا مخدوم کن چیزوں کو پسند کرتا ہے اور کن چیزوں کو بند نمیں کرتا۔ اب اگر کوئی دو سرا مخص اس کے تجربے کے خلاف کوئی بات بیان کرتا ہے تو وہ فوراً اس کو جھٹلا دے گا۔ ٹھیک اس طرح جو مخص نبوت کے تیور پہچانتا ہے، آخضرت ملٹھیل کی عادات و شاکل سے واقف ہے اور احادیث کی صحت و سقم سے باخبر ہے، اس قابل ہو جاتا ہے کہ بیک نظر بھانپ لے کہ جو حدیث بیان کی گئ ہے، یہ کمال تک صحیح کملانے کا استحقاق رکھتی ہے۔

۲- فساد معنی: اس کا مطلب بیہ ہے کہ حدیث کو عقل و خرد کے پیانے قبول نہ کریں اور اس کی کوئی معقول تاویل نہ کی جاسکے۔ جیسے بیہ مشہور ہے کہ حضرت نوح گی کشتی نے سات دفعہ بیت اللہ کا طواف کیا اور مقام ابراہیم کے قریب دو رکعت نماز ادا کی۔ الی حدیث بھی موضوع ہوگی جو شہوت کے جذبات کو اکسانے والی ہو۔ جیسے بید کہ:

النظر الى الوجه الحسن يجلي البصر-

حسین چرے پر نظرڈالنے سے آنکھوں میں جلا پیدا ہوتی ہے۔ حس و مشاہدہ کے خلاف بھی یار لوگوں نے حدیثیں گھڑی ہیں۔ جیسے: کیولار در الرام اللہ اللہ اللہ میں الکہ خور سالہ ت

لا يولد بعد المائة مولود عند الله فيه حاجة

ایک صدی کے بعد اللہ تعالی کو کسی مولود کو پیدا کرنے کی ضرورت نہیں۔ الی احادیث بھی وضع و افترا کے حکم میں داخل ہیں جو طب کے مسلمہ اصولوں کے خلاف ہوں۔ جیسے:

الباذنجان شفآء من كل دآءٍ-

بینگن ہر بیاری کا علاج ہے۔

فساد معنی میں وہ واقعات بھی آتے ہیں جو قطعیات تاریخ اور سنت اللہ کے منافی ہیں ' بینے یہ حدیث ہے کہ عوج بن عنق کا قد تین ہزار ذراع تھا اور طوفان نوح صرف اس کے تخنوں تک ہی بہنچ پایا تھا' اور یہ کہ جب اسے بھوک ستاتی تو دو ہاتھ ڈالنا' اور سمندر میں سے ایک مجھلی پیر لیتا اور سورج کی تیش سے بھون لیتا۔ بعض خرافات کو بھی بعض لوگوں نے حدیث کانام دیا ہے۔ مثلاً ہے:

الديك الابيض حبيبي وحبيب حبيبي جبريل-

سفید مرغ میرا دوست ہے اور میرے دوست کا دوست جبریل ہے۔

علامہ ابن الجوزی نے اس سلسلے میں ایک صاحب کا یہ قول نقل کیا ہے اور یہ فیصلہ صادر فرمایا ہے:

كل حديث رايته تحالفه العقول و تناقصه الاصول و تباينه النقول فاعلم انه موضوع-

اور تھوں و صوبی سے سا مل و بال دسی و موں اور تھوں و سے کہ سے کہ صدیحات قرآن کی مخالفت: وضع و افتراکی ایک اہم پیجان ہیں ہے کہ مدیث تھر بیجات قرآن کے خلاف ہو' اور اس کو کسی محمل پر محمول نہ کیا ماسکے۔ جیسے یہ مدیث ہے:

ولدالزنالا يدخل الجنة الى سبعة ابناء-

ولد الزناسات پشتوں تک جنت میں نہیں جائے گا-

حالا نکه قرآن میں ہے:

ولا تزروازرة وزرة احرى-

اور کوئی بوجھ اٹھانے والا دوسرے کا بوجھ نہیںِ اٹھائے گا-

اسی طرح جو حدیث سنت متواترہ کے خلاف ہو وہ بھی موضوع قرار دی جائے گی۔ مثلاً ایک حدیث یہ بیان کی جاتی ہے:

اذا حدثتم عنى حديثا يوافق الحق فحذوا به حدثت به ام لم احدث-جب كوئى حديث ميرى طرف منسوب كى جائے 'اور وه حق كے موافق ہو تو

اسے قبول کراو عاہے میں نے کہا ہویا نہ کہا ہو۔

یہ اس متواتر حدیث کے خلاف ہے:

من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده في النار-

جس شخص نے میری نسبت جھوٹ بولا'اس کا ٹھکانا جہنم ہے۔

معجمی بھی ایسا بھی ہو تا ہے کہ حدیث قرآن و حدیث کی روح کے خلاف

ہوتی ہے۔ مثلًا ایک حدیث میں ہے:

من ولدله ولد فسماه محمدًا كان هو و مولوده في الجنة -جس مخص كے بال لڑكا پيرا ہو اور وہ اس كا نام محمد ركھے تو وہ اور اس كالڑكا

دونوں جنت میں جائیں گے۔

ظاہر ہے کہ یہ حدیث موضوع ہے۔ اسلام نے نجات کی بنیاد اعمال وعقائد پر رکھی ہے' اساء و القاب پر نہیں۔

، حقائق تاریخی کی مخالفت: سعد بن سفیان اور معاویه بن ابی سفیان کے حوالے سے بیان کیا جاتا ہے کہ آمخضرت ملی کیا نے اہل خیبر پر جزیہ عائد کیا۔ مالائکہ خیبر کے زمانے میں جزیے کا تقرر نہیں ہوا' بلکہ جزید کی آیت عام تبوک کے بعد نازل ہوئی ہے۔ نیزیہ کہ سعد بن معاذ اس سے پہلے غزوہ خندق میں فوت ہو چکے تھے' اور خفرت معاویہ فتح مکہ کے بعد اسلام کی آغوش میں آئے۔

ای طرح حضرت انس کی طرف بیہ حدیث منسوب کی جاتی ہے کہ آنخضرت ملٹھیل حمام میں تہبند کے ساتھ نہائے اور اس سے انھوں نے بیہ استدلال کیا کہ بغیر تہنید کے حمام میں داخل نہیں ہونا چاہیے 'جب کہ یہ واقعہ ہے کہ آخضرت سال اللہ کے زبانے میں سرے سے حمام کا تصور ہی پایا نہ جاتا تھا۔ ۵ - راوی کے مسلک و نظریات کی تائید: مدیث نے صیح مدیث کے کیے ضروری قرار دیا ہے کہ اس سے راوی کے خاص عقائد کی تائید نہ ہوتی ہو- مثلاً خلافت کا مسکلہ ایسا ہے کہ اس میں سمی کے بارے میں بھی کوئی نص معقول نہیں ہے- اب الی حدیث موضوع ہوگی، جس سے بید ثابت ہو تا ہو کہ اس سلیلے میں انتخضرت ملٹائیا نے کسی کا نام لیا ہے اور اپنے بعد خلافت کی ذمہ داریان اس کو سونی ہیں۔ کیونکہ اگر اس طرح ہوتا تو سقیفہ میں بحث و تمحیص نہ ہوتی- مزید برآن یہ مسکلہ اس درجہ اہم تھا کہ اس کو اسلامی معاشرے میں معلوم و مشہور ہونا چاہیے تھا' نہ یہ کہ کوئی مجبول راوی' کسی مجبول سے روایت کرے اور اس پر اعتبار کرلیا جائے۔

اس زمرے میں وہ احادیث بھی داخل ہیں جو ان قوموں اور فرقول کی تائید و توثیق میں بیان کی گئی ہوں جو بعد میں پیدا ہوئے 'جیسے مرحنہ وغیرہ-۲ - تواب و وعید کے بارے میں افراط: واعظ اور قصه کو حضرات نے

الی احادیث بھی بیان کی ہیں جن میں معمولی عبادات کے بارے میں ثواب و فضائل کو حد سے بردھا کر بیان کیا ہے تاکہ لوگوں کے دلوں میں اس کے شوق کے دواعی میں اضافہ ہو- جیسے یہ حدیث ہے:

من صلی الضحی کذا و کذار کعۃ اعطی ثواب سبعین نبیًا۔ جم نے چاشت کی نماز کی اس اس انداز سے ایک رکعت ادا کی اس کو ستر

نبيوں كا نواب ملے گا-

یہ ہیں وہ پیانے اور اصول جن کی روشنی میں صحیح اور موضوع حدیث کی پیچان میں مدد مل سکتی ہے۔ اس سے مستشرقین کا یہ اعتراض رفع ہو جاتا ہے کہ عد ثین نے صرف اساد اور اس کے ضعف اور استواریوں میں تو استیعاب کے ساتھ تعرض کیا ہے 'لیکن ان عقلی معیاروں کو بیان نہیں کیا' جن سے معلوم ہو سکے کہ کون حدیث اہل اہواء اور زنادقہ کی بدنیتی کا نتیجہ ہے۔ ان پیانوں کے علاوہ محدثین نے اس فنی ملکہ پر بھی اعتماد کیا ہے جو ان لوگوں میں پیدا ہو جاتا ہے جن کو حدیث نے سنعن ہے' جضوں نے اس کی تعلیم و تعلم میں عمریں صرف کی ہیں اور آخضرت سے شغف ہے' جضوں نے اس کی تعلیم و تعلم میں عمریں صرف کی ہیں اور آخضرت مالی عادات و معمولات سے آشائی حاصل کی ہے۔ یہ حدیث دیکھ کر بغیراس کے کہ اس کی سند پر غور کریں' یہ کہ دیتے ہیں:

هذا الحديث عليه ظلمة اومتنه مظلمه وينكره القلب-

یہ حدیث صاف نہیں' یا اس کامتن تاریک ہے' یا قلب سلیم اسے تسلیم نہیں کریں۔

لیکن یہ استحقاق صرف انہی منجھے ہوئے اور فاضل محدثین کو حاصل تھا' جنھوں نے اشاعت سنت کو اپی زندگی کامشن ٹھہرایا۔ عام علماء کے ذوق پر اس بارے میں اعتماد نہیں کیا جا سکتا۔ آنخضرت ملتی کیا افتح العرب تھے' اور ان کے معمولات و شاکل حسن اعتدال کے سانچوں میں ڈھلے ہوئے تھے۔

اس بنا پر محدثین کے لیے محض ذوق اور ملکہ فنی کی بنا پر فیصلہ کرنا پچھ مشکل نہ تھا کہ جو حدیث پیش کی گئی ہے وہ کس درجے کی ہے-میں مطلب ہے ربیع بن خیثم کے اس قول کا:

ين صب ب رقيق النهار تعرفه به و ان من الحديث ظلمة ظلمة الم

اليل تعرفه بها-

بعض حدیثیں ایسی روش ہوتی ہیں 'جیسے دن' اور بعض حدیثیں ایس تاریک ہوتی ہیں جیسے رات۔

قصہ کو واعظین اور زنادقہ نے جو موضوعات پھلائیں' ان کی متعدد فقہا اور محد ثین نے نشان دہی کی ہے۔ اس سلسلے میں جو کتابیں معرض وجود میں آئیں' ان میں چند سے ہیں:

١- الموضوعات الكبرى: عبدالرحمٰن بن على بن محد الجوزي كي تصنيف-

٢- تذكرة الموضوعات : مصنفه محدين طاهرين على بن احد مقدى-

٣- اللائى المصنوعة في الاحاديث الموضوعة: مصنفه طفظ طلال الدين وطي-

الاحادیث الموضوعة التی يود العامة والقصاص: مصنفه عبدالسلام بن عيدالله ابن تيميه حرانی-

۵ - الباعث على الخلاص من حوادث القصاص : مصنفه زين الدين عبدالرحيم عراقي-

٧- الموضوعات في الاحاديث المرفوعات: مصنفه جوز قاني-

- تذكرة الموضوعات: مصنفه جمال الدين محمد بن طاهر پنني-

٨- الفوائد المجموعة في الاحاديث الموضوعة: مصنفه قاضي شوكاني-

۹ - رسالة فبي الموضوعات و كتاب الضعفاء : مصنفه حسن بن الحسن بن حيدر بن على بن اسلعيل القرشي العددي عمري صغاني لاموري-

١٠ - اللامعة في بيان كثير في الاحاديث الشاعة: مصنفه علامه عاوي-

اللائى المنثور فى الاحاديث المشهور مما الفه الطبع و ليس له اصل فى الشرع مصنفه ابن حجر عسقلانى -

١١- كتاب الموضوعات الكبري والصغري: مصنفه ملاعلي قاري-

#### اصطلاحات حديث

حدیث بنیادی طور سے دو خانوں میں انقسام پذیر ہے' یا تو مقبول ہے جے محدثین کے حلقوں میں پذیرائی حاصل ہے' یا مردود ہے' جے ان حلقوں نے شرف قبول نہیں بخشا۔ اسے ضعیف کہہ لیجئے۔ پھران دو قسموں کے تحت بہت می اقسام مندرج ہیں اور صحت و سقم کے اعتبار سے ان کا حکم مختلف ہے۔ حدیث صحیح کی تعریف

اہل فن نے اس تقسیم پر "حسن" کا اضافہ کیا ہے۔ ان کے نزدیک مدیث کی تین قسمیں ہیں۔ صحیح، حسن اور ضعیف۔ حسن کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ سوال ہے ہے کہ کیا ہے حدیث صحیح کی قسم ہے یا حدیث ضعیف کی۔ ذہبی نے امام بخاری اور مسلم سے یہ تصریح نقل کی ہے کہ حدیث حسن "صحیح کی قسم ہے اور امام احمد بن حنبل کا کہنا ہے کہ حن اگرچہ ضعیف کی قسم ہے لیکن متروک العمل نہیں۔ لیمنی قیاس کے مقابلے میں اس پر عمل پیرا ہونا بسرحال مستحن ہے۔ حسن کے متعلق تیسری رائے ہے ہے کہ ہے مستقل بالذات شے ہے ، جو اگرچہ صحیح کے مرتب پر تو فائز نہیں لیکن ضعیف سے قدرے فائق اور اعلی ہے۔ ان اقسام ثلاث کے علاوہ اور بہت ہی اقسام و انواع ہیں ، جو کسی نہ کسی طرح انہی سے متعلق ہیں۔ ان سب کا سبت ہی اقسام و انواع ہیں ، جو کسی نہ کسی طرح انہی سے متعلق ہیں۔ ان سب کا سبعاب مشکل ہے۔ حازی (ابو بر محمد بن موئی بن حازم الهمدانی) نے ان کی تعداد سو استیعاب مشکل ہے ۔ وار ابن الصلاح نے اپنی کتاب علوم الحدیث میں ان میں سے صرف پنیٹرے کا ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ تقسیم کا یہ انداز حرف آخر نہیں۔ روات اور صوف پنیٹرے کا ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ تقسیم کا یہ انداز حرف آخر نہیں۔ روات اور متون کے احوال کے پیش نظر 'تقسیم و تولیع کا یہ سلسلہ بہت و سبع اور پھیلا ہوا ہے۔ متون کے احوال کے پیش نظر 'تقسیم و تولیع کا یہ سلسلہ بہت و سبع اور پھیلا ہوا ہے۔ متون کے احوال کے پیش نظر 'تقسیم و تولیع کا یہ سلسلہ بہت و سبع اور پھیلا ہوا ہے۔ کہ یہ متون کے احوال کے پیش نظر 'تقسیم و تولیع کا یہ سلسلہ بہت و سبع اور پھیلا ہوا ہے۔ کہ یہ متون کے درویک یہ ہے کہ یہ

حدیث مند سے عبارت ہے 'جس میں سلسلہ اسناد ابتدا سے انتما تک اس نہ کا ہو کہ عدل و ضابط 'عدل و ضابط سے روایت کرے تاآئکہ اس کو آنخضرت ملٹھیا تک یا صحابی و تابعی تک لے جائے۔ نیز یہ کہ اس حدیث کو شاذ اور معلل نہیں ہونا چاہیے۔ اس تعریف میں چند نکات کی وضاحت ضروری ہے۔ حدیث مند سے یہ مراد ہے کہ سلسلہ اسناد' موصول و متصل ہو۔ چنانچہ حدیث مرسل جس میں صحابی ساقط ہو' وصف اتصال سے ساقط ہوگی۔ اس بارے میں فدہب رانج یہ ہے کہ اس کو ضعیف گردانا جائے گا۔

میں حال روایت منقطع اور معضل کا ہے'کیونکہ ان کے سلسلہ اسناد میں سے ایک یا دو مخص ساقط ہوتے ہیں' ان کو صحح حدیث قرار نہیں دے سکتے۔ انقطاع کی ایک شکل میہ بھی ہوتی ہے۔ کہ سند بہ ظاہر تو موصول و متصل ہو لیکن روات میں کوئی ایک شخص اہمام لیے ہوئے ہو۔

۲ - جب محدثین به کتے ہیں که حدیث صحیح شاذ نہیں ہوتی تو اس کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ اس میں کسی ایسی روایت کی مخالفت نہیں پائی جاتی جو ثقات سے مروی ہو-

۳ - حدیث صحیح کے مطل نہ ہونے کے معنی بیہ ہیں کہ اس میں علت قادحہ نہ بائی جائے بعنی اس میں علت قادحہ نہ بائی جائے بعنی اس میں کوئی ایسا نقص و عیب نہ ہو جو قدح کا سبب بن سکھ۔
۲ - حدیث صحیح کے لیے روات کا عادل و ضابط ہونا ضروری ہے۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ ان میں کوئی راوی ایسا نہیں ہونا چاہیے جس میں عدالت و ضبط کے تقاضوں کا فقدان ہو۔

عدالت كااطلاق كن اوصاف پر ہوتا ہے 'اس پر علمانے كافی غور و خوض
کیا ہے۔ بعض كاكمنا ہے كہ عدالت ايسے ملكہ سے تعبير ہے جو كبائر كے ارتكاب اور
صغائر پر اصرار سے روكتا ہے۔ بعض كہتے ہیں كہ عدالت سے مراد بیہ ہے كہ رادى
میں اطاعت و مروت كاغلبہ ہو۔ غزالی نے اس كو استقامت سيرت سے تعبير كیا ہے۔
اس پر الجويٰی كا قول ہے كہ عادل وہ ہے جس كی خبرو اطلاع پر یقین كیا جا سکے۔ ظاہر
ہے بیہ محض عبارات كا اختلاف ہے۔ مقصد سب كا بیہ ہے كہ رادى كی سيرت و كردار
كو اس ڈھب كا ہونا چاہيے كہ اس كے بارے ميں كذب اور جھوٹ كا كمان ند كيا جا

سکے۔

سے حدیث کی دو قسمیں ہیں۔ ایک صحیح لذاتہ اور ایک صحیح لغیرہ۔ صحیح لذاتہ اور ایک صحیح لغیرہ۔ صحیح لذاتہ اس حدیث کو کہیں گے جو بذات خود قبولیت و بذیرائی کے اعلیٰ درجے پر فائز ہو اور صحیح لغیرہ کے معنی یہ ہیں کہ حدیث بذات خود تو اگرچہ حن کے مرتبے کی ہے لیکن چو نکہ دو سری روایات ہے اس کی تائید ہوتی ہے اس لیے یہ حسن کے دائرے سے نکل کر صحیح کے دائرہ میں داخل ہوگئ ہے۔

پر جس طرح حدیث صحیح کے بارے میں کما جاتا ہے کہ وہ مند و متصل سے تعبیرہے' اس طرح یہ بھی کما جاتا ہے کہ اس کا تعلق یا آحاد ہے ہا متواتر ہے۔ جس کا تعلق آحاد ہے ہو' اس کو احادی کہتے ہیں اور جس کا تعلق تواتر ہے ہو اسے متواتر کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔

### حدیث متواتر

وہ حدیث صحیح جے اتنی بری جماعت روایت کرے کہ اس پر کذب اور جھوٹ کا گمان نہ کیا جاسکے 'متواتر کہلاتی ہے۔ بشر طیکہ اول سند سے لے کروسط و آخر تک روات کی کثرت جوں کی توں قائم رہے۔ روات کی تعداد کس قدر ہو جس سے کہ تواتر ٹابت ہوتا ہے' اس کی ٹھیک ٹھیک تحدید نہیں کی جاسمتی۔ بعض لوگوں نے تعداد کی تعیین کی ہے۔ مثلًا قرآن تھیم میں ہے:

تعداد کی تعیین کی ہے۔ مثلًا قرآن تھیم میں ہے:

لَوْلاَ جَآءُ وَعَلَیْهِ بِاَرْبَعَةِ شُهَدَآءُ (النور: عندیہ النور: عندی

یہ اپنی بات کی تقد کی ہے چار گواہ کیوں نہ لائے۔

اس سے یہ اس نتیج پر پنیچ کہ تواتر کے لیے کم از کم چار روات کا ہونا ضروری ہے۔ آیات ملاعنہ میں پانچ کا ذکر ہے۔ اس سے بعض نے یہ رائے قائم کی کہ روات کی تعداد پانچ ہونا چاہیے۔ بعض نے کہا کہ متواتر میں دس سے کم راوی نہیں ہونے چاہئیں'کونکہ اس سے کم تعداد پر جمع کا اطلاق نہیں ہو تا۔ بعض پننے کہا کہ اصل تعداد بارہ ہے'کونکہ قرآن میں ہے:

وَ بَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيْبًا (المائده: ١٢)

اور ان میں ہم نے بارہ سردار مقرر کیے-بعض کی رائے میں یہ تعداد کم ہے' اِن کے نزدیک ہیں راوی ہونے

چائیں۔ ان کا استدلال اس آیت سے ہے:

ِإِنْ يَكُنْ مِّنْكُمْ عِشْرُوْنَ صَابِرُوْنَ يَغْلِبُوْا مِانْتَيْنِ (الافال: ٦٥)

اگر تم میں سے بیس آدمی ثابت قدم رہے تو دو سو کافروں پر غالب رہیں گے۔
اسی طرح بعض نے چالیس اور بعض نے ستر روات کا ہونا ضروری
ٹھرایا۔ لیکن جیسا کہ ابن حجر کا کہنا ہے کوئی خاص تعداد متعین نہیں' یہ سب
اندازے ہیں' جن کا کوئی ثبوت پایا نہیں جاتا۔ متواتر کی دو قسمیں ہیں۔ متواتر لفظی
اور متواتر معنوی۔ متواتر لفظی سے مراد جیسا کہ ہم کہہ چکے ہیں' الفاظ کے تطابق کے
لحاظ سے ایسی روایات ہیں کہ جن میں اول 'وسط اور آخر سند تک روات کی اتن
بری تعداد رہے کہ ان پر کذب یا جھوٹ کا گمان نہ کیا جاسکے۔

ر کیا حدیث کے موجود ذخائر میں متوائر لفظی کا ثبوت ملتا ہے؟ اس کے جواب میں اختلاف رائے ہے۔ ابن الصلاح کا کمنا ہے کہ جمال تک مطابقت لفظی کا تعلق ہے، مشکل ہی ہے کوئی حدیث متوائر کی جا سکتی ہے۔ لیکن سیوطی ' قاضی عیاض اور ابن حجر اس بات کے قائل ہیں کہ صحاح میں متعدد احادیث الی ہیں جنمیں متوائر کما جاسکتا ہے۔ جیسے شق القمر کی حدیث' مسح علی الخفین کی حدیث۔ یا ہے حدیث:

من كذب على متعمدًا فليتبؤا مقعده في النار-

کہ جس نے میرے بارے میں کذب و افترا سے کام لیا' اس کا ٹھکانہ جنم

ابن حجر کی تصریح کے مطابق اس حدیث کے راوی چالیس سے زیادہ ہیں اور سب کے سب صحابی ہیں- یمی نہیں ان میں دس وہ صحابہ بھی شامل ہیں' جنمیں جنت کا سزاوار ٹھرایا گیاہے' یعنی عشرہ مبشرہ-

متوائر معنوی میں یہ ضروری نہیں کہ الفاظ کا بعینہ توائر و تطابق 'روایت کے ہر ہر طریق میں پایا جائے' بلکہ یہ کافی ہے کہ معنی کے لحاظ سے اس میں ایک طرح کا توافق ہو' اس نوع کی احادیث صحاح میں کثرت سے پائی جاتی ہیں۔ سیوطی سے دعا کے وقت ہاتھ اٹھانے کے بارے میں جو احادیث منقول ہیں' ان کی تعداد سو کے قریب بتائی جاتی ہے۔ اسی طرح اور بھی متعدد احادیث ہیں جو معنا متوائر کے

ز مرے میں شامل ہیں۔

علمائے حدیث اس بارے میں کوئی مضائقہ محسوس نہیں کرتے کہ متواتر معنوی اول اول احادی ہو' پھر طبقہ اولی کے بعد طبقہ ثانیہ میں یہ مشہور و مستفیض ہو جائے۔مثلاً:

انما الاعمال بالنيات-

اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے۔

ان احادیث میں شار ہوتی ہے جنھیں علاء نے متواتر معنوی کا درجہ دیا ہے، حالانکہ اس کے راوی صرف عمر بن الخطاب سے روایت کرنے والے صرف علقمہ ہیں۔ اس طرح علقمہ سے تنا ابراہیم التبی نے روایت کی ہے اور تبی کا ماخذ روات صرف کی بن سعید انصاری ہیں۔ اس طرح گویا کی بن انصاری سے اس حدیث کی شہرت و استفاضہ کا آغاز ہوتا ہے، جب کہ اس سے پہلے کا سلسلہ اساد سراسراحادی ہے۔

محدثین متواُر کے تعرض نہیں کرتے اس لیے کہ اس کا تعلق اسناد سے نہیں' یہ مسلہ فقہا اور اصحاب اصول کا ہے۔ محدثین صرف ان احادیث سے بحث کرتے ہیں' جن میں روات و مرویات سے بحث کی جاسکے اور یہ بتایا جا سکے کہ صحت و ضعف کے اعتبار سے ان کی حیثیت کیا ہے۔ متواتر میں' متن اور رجال پر گفتگو نہیں کی جاتی' کیونکہ یہ غیر مشروط اور متفقہ طور پر واجب العل ہیں۔

احاد کے بارے میں البتہ اختلاف رائے ہے۔ سوال یہ ہے کہ ان کی صحت ظنی ہے 'یا یقیی ۔ نووی نے ''التقریب '' میں ان کو ظنی الثبوت گردانا ہے۔ مگر جمہور محد ثین کی رائے یہ ہے کہ جو احادیث صحح بخاری اور مسلم میں آ گئ ہیں ' وہ سب قطعی اور یقینی ہیں۔ ابن حزم نے اس سے اتفاق نہیں کیا' ان کے خیال میں صحح بخاری اور مسلم کی قید ہے معنی ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ ہروہ خبر موجب علم و عمل ہے ' جو عادل وضابط رواۃ سے مروی ہو۔

حديث غريب

\_\_\_\_\_\_ حدیث صحیح کی اس قتم کو غریب کہتے ہیں جس میں کوئی ثقہ راوی منفرد ہو۔غرابت کا اطلاق بھی متن کے اعتبار سے ہو تا ہے اور بھی اسناد کے اعتبار ہے۔

#### حديث مشهور

مشہور وہ حدیث صحیح ہے جس کو ثقد سے بہت سے لوگ روایت کریں۔ می متواتر سے کم درج کی ہوتی ہے۔

#### حديث عزيز

اس حدیث صحیح کو عزیز کہتے ہیں جس میں سلسلہ اسناد میں دو راوی ہوں۔ یہ عجیب بات ہے کہ بعض لوگوں نے حدیث صحیح کی یہ تعریف بیان کی ہے کہ وہ عزیز بھی ہو۔

امام بخاری وہ پہلے مخص ہیں، جضوں نے خالصتاً صحیح احادیث کو جمع کرنے کا الترام کیا۔ ان کی تالیف میں ارسال' انقطاع' بلاغات کے قبیل کی کوئی چیز پائی نہیں جاتی۔ ہاں یہ البتہ ممکن ہے کہ ان کے ہاں ''تعالیق'' پائی جاتی ہیں۔ لیکن تعالیق اصل کتاب کا حصہ نہیں۔ ان کو محض استشاد کے طور پر درج کیا گیا ہے۔ امام بخاری کے بعد دو سرے مخص امام مسلم ہیں' جضوں نے اپنی تالیف میں اس معیار کو قائم رکھا۔ امام مالک اس زمرے میں شامل نہیں' کیونکہ ان کی تالیف میں مراسیل' مقاطیع اور بلاغات کشت سے یائے جاتے ہیں۔

حدیث صحیح کے متعدد مرات ہیں۔ ایک حدیث صحیح ہوتی ہے اور ایک صحیح تر۔ محدثین کی اصطلاح میں اسے اصح الحدیث سے تعبیر بیجئے۔ نووی نے حدیث صحیح کو درجات و مراتب کے اعتبار سے سات اقسام میں تقسیم کیا ہے۔

ا ۔ جو روایات بخاری ومسلم دونوںِ میں پائی جائیں' ان کا درجہ نسبتاً بلند ہے۔

۲ جو صرف صحیح بخاری میں پائی جائیں۔

٣ . جو صرف صحیح مسلم میں در جہوں۔

م ۔ ان کے بعد وہ احادیث ہیں جو صحیحی کے معیار اور شرائط کے مطابق ہول۔

۵۔ ان کے بعد احادیث کا وہ حصہ ہے جو امام بخاری کی شرائط روایت کے

٢ - کيروه احاديث بين جو صرف امام مسلم كے شرائط كے مطابق ہول-

ے۔ ۔ ۔ آخر میں صحیح احادیث میں ان روایات کا شار ہو گا'جن کی تصیح ان کے علاوہ

دوسرے ائمہ حدیث نے کی ہو-

صیح حدیث کی تقسیم کا ایک انداز بلادو امصار کے لحاظ سے متعین کیا گیا ہے مثلاً اکثر علمائے حدیث کا اس پر انقاق ہے کہ اہل مدنیہ کی احادیث سے دارالسنة کمنا چاہیے 'متند اور صیح ہیں۔

نقادان فن جب یہ کہتے ہیں کہ " ھذا حدیث صحیح" تو اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ یہ مدا حدیث صحیح ہے۔ لیکن جب معنی یہ ہوتے ہیں کہ یہ صحیح الاسناد ہے تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ جہال تک سلسلہ اسناد کا تعلق ہے یہ قطعی صحیح ہے۔ رہا متن کا معالمہ تو ہو سکتا ہے اس میں علت و شذوذ پایا جائے۔ تصحیح کا محد ثین کے ہال ایک اسلوب یہ ہے کہ بعض احادیث کے بارے میں وہ کہتے ہیں:

اصح شئ في هذا الباب-

کہ اس باب میں یہ سیح ترین حدیث ہے جو مل سکی ہے-اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ اگرچہ یہ حدیث ضعیف ہے' تاہم اس میں پضعف کم ہے اور اس باب میں اس سے ارجح' فائق اور کوئی حدیث نہیں پائی جاتی۔

### حدیث حسن

یہ حدیث کی وہ قتم ہے جس میں سند مصل اور موصول ہو' اور ناقل اگرچہ وصف عدالت سے موصوف ہو تاہم اس میں ضبط نبیتا کم ہو- نیزیہ کہ اس میں علت و شدوذ نہ پایا جائے۔ اس میں اور حدیث صحیح میں بس اتا ہی فرق ہے کہ جمال حدیث صحیح میں راوی کا تام الفبط ہونا شرط ہے وہاں حسن میں اگر راوی خفیف الفبط ہو تب بھی کوئی مضا کقہ نہیں۔ ان دونوں قیموں میں چو نکہ علت و شدوذ نہیں و تا اس لیے دونوں ہی ججت و مستند ہیں اور دونوں کے مضمون کو بطور استدلال و استشاد کے پیش کیا جاسکتا ہے۔

سی کی دو قشمیں ہیں۔ حسن لذاتہ اور حسن تغیرہ۔ لیکن جب مطلقاً سمی حدیث کو حسن قرار دیا جائے گاتو اس کے معنی حسن لذاتہ کے ہوں گے۔ حسن لذاتہ کا مطلب میہ ہے کہ اس کا حسن ہونا ایسے امر کا باعث ہے جو اس کی ذات میں داخل ہے' خارجی شی کی بنا پر نہیں' اس کو قریب قریب صحیح ہی سمجھا جاتا ہے' اگرچہ اس کے رجال میں ضبط و انقان کا وہ عالم نہیں ہوتا' جو حدیث صحیح کے ساتھ خاص ہے۔

حسن تغیرہ سے مراد الی روایت ہے جس کے سلسلہ میں اساد میں کوئی راوی مستور ہو' یعنی جس کے اہلیت اور عدم اہلیت متحقق نہ ہو۔ لیکن اس کا کوئی راوی مغفل' کثیر الخطایا مسم با کلذب نہیں ہونا چاہیے۔ یہ بھی ضروری ہے کہ اس کی تائید کسی متابع اور شاہد سے ہوتی ہو۔

جامع ترمذی میں دراصل پہلے پہل حسن کی تعریف سے تعرض کیا گیا ہے۔ خطابی نے بھی اس کی تعریف بیان کی ہے اور دونوں پر اس بارے میں نقد و جرح سے کام لیا گیا ہے۔ ترقدی نے مدیث کو خسن 'صحیح اور ضعیف کے تین خانوں میں تھیم کیا ہے۔ ضعیف کی ترمذی نے دو قشمیں بیان کی ہیں۔ ایک وہ جس میں ضعف اس درجه کا نه ہو که اس پر عمل کرنا ممتنع ہو اور دوسری وہ جس کا ترک کر دینا ہی انسب و اولی ہو- اول الذكر ترزى كے نزديك حسن كے مشابہ ہے اور ثانی الذكر وائى اور ناقابل اعتنا- ترزى میں احادیث كے بارے میں ایک عام اسلوب به اختیار کیا گیا ہے کہ بعض سے متعلق تو وہ کہتے ہیں کہ حَدِیْثٌ حَسَنٌ صَبَحِیْحٌ 'اور بعض کے بارے میں کہتے ہیں حَدِیْتٌ حَسَنٌ غَرِیْتٌ ان دونوں میں کیا فرق ہے؟ اس كو اچھى طرح سمجھ لينا چاہيے ورند گر بركا انديشہ ہے۔ حسن صَحِيْح كے معنى یہ ہیں کہ یہ مطلق حسن سے درج میں بلند ہے۔ لیکن صحیح سے کم درج کی ہے۔ ان دونوں میں تطبیق کی کیا شکل ہے۔ حافظ ابن حجرنے اس کو اس مثال سے واضح كرنے كى كوشش كى ہے كہ يہ بعينہ اس طرح ہے جيسے راوى كے بارے ميں كما جائے۔ "صَدُوْقٌ" اور کُسی سے مُتَعَلَق کما جائے ۔ "صَدُوْقٌ صَابِطٌ" تو حرف " صدوق" کہنے کے معنی یہ مول گے کہ اس کا رتبہ صحیح بخاری کے رجال سے کم ہے۔ اور صَدُوْقٌ صَابِظٌ " کنے کامطلب سے ہوگا کہ اس کا وہی ورجہ ہے جو صحیح بخاری کے رجال کا ہے۔ جس طرح ان دونوں میں تطبیق ممکن ہے 'اس طرح صحیح اور حسن میں

رہا یہ کہ ترمذی میں بعض او قات حسن صحیح کے بارے میں کما جاتا ہے

کہ یہ غریب ہے' تو اس کے معنی ہیہ ہوتے ہیں کہ حدیث صحیح بھی بھی صرف ایک ہی طریق ہے مروی ہو تو ہیہ صحیح کے درجے پر فائز ہو جاتی ہے۔ اس کی وجہ ہیہ ہے کہ متابعت کی صورت میں ہیہ خدشہ زائل ہو جاتا ہے کہ اس کے روات میں کوئی سوء حفظ کا شکار ہے۔ یا اس پر اس کے ضبط و انقان کی جہت سے کوئی اعتراض ابھرتا ہے۔ اس کی مثال ہیہ حدیث ہے:

لولا أن اشق على امتى لا مرتهم بالسواك عند كل صلاة-

اگر میں امت پر اس کو گرال نہ خیال کرنا تو تھم دینا کہ ہر نماز سے پہلے ، مسواک کرلیا کریں۔

یہ حدیث حسن لذانہ اور صحیح لغیرہ ہے۔

یہ محمہ بن عمرہ سے مروی ہے 'انھوں نے الی سلمہ سے روایت کی 'اور ابی سلمہ نے ابی ہریرہ سے۔ محمہ بن عمرہ تام الفسط نہیں۔ اگرچہ محد ثین میں سے اکثر نے اس کی توثیق کی ہے۔ لیکن اس حدیث کی تائید چو نکہ دو سرے طرق سے بھی ہوتی ہے 'یعنی ابو ہریہ سے اور بہت سے لوگوں نے اس کی روایت کی ہے 'جیسے الاعرج بن ہرمز اور سعید المقری وغیرہ۔ اس لیے اس کو صحیح کے مرتبے کی حدیث سمجھا جائے گا۔ یہ درست ہے کہ حسن کی طرف پہلے پہل ترمذی ہی نے توجہ دلائی۔ سمجھا جائے گا۔ یہ درست ہے کہ حسن کی طرف پہلے پہل ترمذی ہی نے توجہ دلائی۔ لیکن اس کے پہلو بہ پہلو' اس کے اوپر کے طبقہ اور مشائح میں بھی اس کی مثالیں ملی مثالیں ملی مثالیں الیمنی ہوں اور امام احمد بن صنبل وغیرہ کی تابیفات۔ ابن الصلاح کا کہنا ہے کہ حسن کی مثالیں زیادہ تر سنن ابوداؤد میں پائی جاتی ہیں 'کیونکہ خود ان کا اپنا قول ہے کہ میں نے دشاحت میں وہن وضعف پایا جاتا ہے' ان کی میں نے وضاحت کر دی تر ہیں اور جن روایات میں وہن وضعف پایا جاتا ہے' ان کی میں نے وضاحت کر دی ہے۔۔۔۔ لیکن جن احادیث کے بارے میں کی وہن وضعف کی تصریح نہیں کی ہے جو میح کے مشابہ یا قریب ہے 'وہ ہمرحال صالح اور استدلال و عمل کے لائق ہیں' اور بعض احادیث بعض کے ہے۔۔۔۔ لیکن جن احادیث بعض کے ہیں۔ "

علامہ بغوی (حافظ عبدالرحیم بن حسین زین الدین بغدادی عراقی) نے علامہ بغوی (حافظ عبدالرحیم بن حسین زین الدین بغدادی عراقی) نے مصابع السنة بین مسن اور صحح میں جو باریک فرق ہے 'اس کو اس طرح واضح کرنے کی کوشش کی ہے کہ صحح اس حدیث سے تعبیرہے جو شخین کے ہاں پائی جائے یا کی کوشش کی ہے کہ صحح اس حدیث سے تعبیرہے جو شخین کے ہاں پائی جائے یا

جس کی تخریج صرف مسلم کریں۔ باقی کتب میں جو احادیث ہیں' ان کو حسن کے زمرے میں شار کرنا چاہیے۔

علامہ بغوی کی اس ان پر اکثر لوگوں نے اعتراض کیا ہے اور کما ہے کہ اس نئی اصطلاح کے لیے کوئی وجہ جواز نہیں پائی جاتی۔ خصوصیت سے ان کی رائے کو اس وجہ سے بھی تسلیم نہیں کیا گیا کہ خود انھوں نے اپنی کتاب مصابح السنة میں اس بات کا التزام نہیں کیا کہ اس میں صرف احادیث صححہ کا اندراج کریں گے، بلکہ اس میں الی احادیث بھی لے آئے ہیں جن کے روات عادل و ضابط نہیں۔

نقادان فن جہال حدیث کو صحیح اور حسن کے ناموں سے ریکارتے ہیں' وہاں ان کے ہاں اسی مفہوم کو ادا کرنے کے لیے اور اصطلاحیں بھی ہیں' جیسے جید' مجود' قوی ثابت' محفوظ' معروف' صالح اور مستحسن۔

اس اصطلاحات کی ہو قلمونی کے باوصف سب اس حقیقت پر دلالت کنال ہیں کہ ان القاب سے ملقب احادیث مقبول اور شائستہ استدلال ہیں چاہے وہ صحیح کے زمرے میں داخل ہوں 'چاہے حسن کے مرتبے اور درج کی ہوں۔ حسن و صحیح کے بارے میں یہ جان لینا ضروری ہے جیسا کہ ہم پہلے بھی وضاحت کر چکے ہیں کہ اس سے مراد صرف یہ ہے کہ جمال تک سلسلہ اسناد کا تعلق ہے یہ حسن یا صحیح ہے۔ رہا متن 'تو ہو سکتا ہے کہ وہ معلل یا شاذ ہو۔ میں مطلب ہے ایکے اس مشہور قول کا:

ماكل ما صح سندًا صح متنًا-

یہ ضروری نہیں کہ جو حدیث سند کے اعتبار سے صحیح ہو وہ متن کے اعتبار سے مسجع ہو-بھی صحیح ہو-

حديث ضعيف

یہ حدیث کی تیری قتم ہے 'اس کی بھترین تعریف یہ ہے کہ یہ روایت
کی اس نوع سے تعبیر ہے جس میں محیح اور حسن کے پاید کی روایت نہ قرار دیا
جاسکے۔ کچھ لوگوں نے ان صفات کے فقدان کی روسے ضعیف کو ۳۸۱ انقسام پذیر
تصرایا ہے 'لیکن ان میں اکثر ایس ہیں جو واقعی نہیں اور نہ ان کاکوئی متعین نام ہی
تجویز کیا جاسکتا ہے۔ ابن الصلاح نے اس کی ۴۲ صورتوں کی نشاندہی کی ہے اور حافظ
عراقی نے اس کی تائید کی ہے۔ ہم ان میں صرف ان اقسام سے تعرض کریں گے جو

محدثین کے حلقوں میں معروف اور متداول ہیں-

مرسل

اس حدیث کو کہتے ہیں جس میں راوی متعین صحابی کا نام لیے بغیریہ کہہ دے کہ آخضرت ملٹھیلم نے بات کی' یا آپ ملٹھیلم کے سامنے یہ فعل ہوا ' اور آپ نے اس پر سکوت فرمایا۔ مثلًا نافع یہ کہہ دیں کہ آخضرت ملٹھیلم نے یہ ارشاد فرمایا اور اس صحابی کا ذکر نہ کریں جن سے انھوں نے سا۔

مراسل جحت و متند ہیں یا نہیں' اس کے بارے میں دو رائیں ہیں۔ حفاظ حدیث اور نقادان فن کا ایک طقہ یہ رائے رکھتا ہے کہ مراسل جحت نہیں' چنانچہ امام مسلم نے بھی اس طرف یہ کمہ کراشارہ کیا ہے کہ اہل علم مراسل کو ججت نہیں مانتے۔

اکثر علاء کی رائے میں جہاں تک مراسل صحابہ کا تعلق ہے' انھیں ضعیف نہیں قرار دیا جاسکا' کیونکہ صحابہ سب کے سب عدول ہیں اور یہ ہو سکتا ہے کہ ایک صحابی نے بذات خود آنحضرت ساتھیا سے نہ سنا ہو بلکہ کسی دوسرے صحابی سے سنا ہو' جس کا ساع آنحضرت ساتھیا سے متحقق ہو۔ اس صورت میں سلسلہ اساد میں اس صحابی کا ذکور نہ ہونا مضر نہیں۔ سیوطی نے کہا ہے کہ صحیحن میں مراسل صحابہ کی کثیر تعداد پائی جاتی ہے اس لیے ان کو تشکیم کیے بغیر چارہ نہیں۔ ہاں اگر صحابہ میں سے کوئی تابعی سے روایت کرے تو اس کے ماننے سے البتہ تامل ہو سکتا ہے' کیونکہ اس نوع کی احادیث یا تو موقوفات کے درجے کی ہیں' یا ان کا تعلق سراسر ایسائیلیات سے ہے۔

مرایل کے کئی درجے ہیں۔ اعلیٰ درجے کی مرسل حدیث وہ ہے جو ایسے صحابی سے مروی ہو جس کا ساع ثابت و متفق ہو۔ اس کے بعد وہ مرایل ہیں جن میں صحابی کی روایت تو ثابت ہو لیکن ساع ثابت نہ ہو۔ اس کے بعد وہ روایات ہیں جن کا تعلق مخضرمین سے ہو۔ تابعین میں سے سعید بن مسیب کے مراسل کا ایک مقام ہے۔ ان کے بعد شعبی اور مجابد کی مراسل کا درجہ ہے۔

ان کے بارے میں کما جاسکتا ہے کہ بالعوم ان کی روایات کا ماخذ تابعین ہی ہیں۔ مراسل جب ثقات سے مروی ہوں تو ان میں بلاشبہ ایک گونہ قوت پیدا ہو جاتی ہے' لیکن ان میں اور ان روایات میں جو مراسیل مندہ کے قبیل سے ہیں' اگر تعارض پیش آئے تو مراسیل مندہ کو استدلال کے اعتبار سے ارجج قرار دیا جائے گا۔

منقطع

منقطع اس حدیث کو کہتے ہیں کہ جس کے سلسلہ اسناد میں ایک راوی ساقط ہو'یا اس میں ایسے شخص کا ذکر ہو جو مہم ہو لیعنی جس کی شخصیت متحقق نہ ہو۔ اس کو منقطع اس بنا پر کہا جاتا ہے کہ اس میں سند کا اتصال و تسلسل قائم نہیں رہتا۔ اس کی مثال عام طور پر بیہ حدیث بیان کی جاتی ہے:

إن وليتموها ابابكر فقوى امين-

اگرتم ابو بکر کو خلیفه مقرر کرو تو وه قوی اور امین ہیں۔

یہ حدیث عبدالرزاق سے مروی ہے اور عبدالرزاق نے توری سے روایت کی ہے' اور توری نے اور روایت کی ہے' اور توری نے اور اسحاق نے زید بن یشیع سے اور انھوں نے حذیفہ سے اس کو مرفوعاً نقل کیا ہے۔ اس میں توری اور ابی اسحاق کے مابین ایک راوی شریک ہے' جو ساقط ہے' اس لیے کہ ابی اسحاق سے براہ راست ساع ثابت نہیں۔

مبهم راوی کے سلسلے میں عموماً اس حدیث کو پیش کیاجاتا ہے:

اللهم اني اسئلك الثبات في الامر-

اے الله میں جملہ امور میں تجھ سے ثبات قدمی کا طالب ہوں۔

اس کو ابو العلا بن عبداللہ بن الثغیر نے دو شخصوں کی وساطت سے شداد بن اوس سے روایت کیا ہے- لیکن بنہ دو شخص کون ہیں' اس کی تصریح سند میں مذکور نہیں-

معضل

معفل اس حدیث سے تعبیرہے جس کے سلسلہ اسناد میں دویا دو سے

زیادہ راوی ایک ساتھ ساقط ہوں۔ اسے منقطع کی ایک نوع قرار دیا جاتا ہے' لیکن اس فرق کے ساتھ کہ ہر معضل تو منقطع ہوتی ہے' لیکن ہر منقطع کا معضل ہونا ضروری نہیں۔ \*\* ا

تدليس

ترلیس کی دو معروف قسمیں ہیں' تدلیس اساد اور تدلیس شیوخ۔ تدلیس اساد کا مطلب میہ ہے کہ راوی اپنے ایسے معاصر سے روایت کرے جس سے وہ ملا ہے' لیکن ساع ثابت نہ ہو۔ یا ایسے معاصر سے روایت کرے جس سے اس کی ملاقات نہیں ہو سکی۔ لیکن روایت سے میہ شبہ ابھرتا ہو کہ اس نے اسے ساع کے بعد نقل کیا ہے۔

اس کی مثال علی بن خشرم کاید قول ہے کہ ہم سفیان بن عینیہ کے پاس بیٹھے تھے۔ انھوں نے ایک روایت بیان کی اور کما کہ زہری نے یوں کما ہے۔ اس پر ان سے دریافت کیا گیا'کیا آپ نے اسے براہ راست زہری سے سنا ہے۔ انھوں نے جواب میں کما کہ مجھے عبدالرزاق نے بتایا' اور عبدالرزاق کو معمر نے' اور معمر کو زہری نے۔ سفیان بن عینیہ زہری کے معاصر ہیں اور ان کالقابھی ثابت ہے۔ اس پر بھی انھوں نے بجائے براہ راست زہری سے روایت کرنے کے عبدالرزاق اور معمر کی وساطت اختیار کی' اور روایت کو اس انداز سے بیان کیا کہ گویا انھوں نے زہری سے خود سنا ہے۔ ممکن ہے تدلیس سے ان کی مراد تنوع ہو' تعمیہ نہ ہو'کیونکہ ان کا مقام اس سے بہت بلند ہے کہ کھلی ہوئی تدلیس سے کام لیں۔

ائمہ حدیث مُدلیس کے بارے میں کیا رائے رکھتے تھے' اس کے متعلق

شعبہ کے اس قول سے اندازہ سیجے:

التدليس اخو الكذب-

تدلیس کذب ہی کا بھائی ہے۔ تنہیں

ان کا یہ قول بھی ہے:

لان ازنى احب الى عن ادلس-

یعنی تدلیس زناہے بھی بدترہے۔

امام شافعی اس شخص کی روایت کو مسترد کر دیتے ہیں جو تدلیس کا

مرتکب ہو۔

جملہ علما کا کہنا ہے کہ اگر راوی ساع کی تصریح کر دے تو اس کی روایت ترکیس کے باوجود قبول کرلی جائے گی اور اگر تصریح نہ کرے اور الیمی عبارت استعمال کرے جو مہم اور شک میں ڈالنے والی ہو تو اس کا رو کر دینا ہی اولی ہے۔

صام نے تدلیس کے اعتبار سے اسلامی بلاد و امصار کا جائزہ لیا ہے اور کہا کہ "حجاز" حرمین 'مصر عوالی ' خراسان ' اصبان ' بلاد فارس و خوازستان اور ماورالنہر کے ائمہ حدیث کے ہاں تدلیس نہیں بائی جاتی۔ تدلیس سے زیادہ ترکوفہ نے کام لیا ہے۔ اہل بھرہ میں کم لوگوں نے تدلیس کا ارتکاب کیا ہے۔ اسی طرح علائے بغداد میں بھی سوا ابو بکر محمد بن محمد بن سلیمان باغندی کے کوئی بھی تدلیس سے متم نہیں۔ یہ سلا مخص ہے جس نے یہاں تدلیس کی طرح ڈالی۔

۔ تدلیس الشیوخ کا مطلب میہ ہے کہ راوی شخ کا نام لینے کے بجائے اس کے القاب و اوصاف کا ذکر کرے 'مثلاً میں کہ:

حدثنا العلامة الثبت-

کہ ہم سے علامہ اور ثبت و عدل نے حدیث بیان کی- یا الحافظ 'الضابط' یا الیے شخص نے حدیث بیان کی جو حافظ و ضابط ہے-

تدلیس الشیوخ میں وہ روایات بھی شامل ہیں' جو ایک ہی شخص سے مروی ہوں' لیکن ان کو مختلف ناموں سے بکارا جائے۔ ابن الصلاح نے اس کی متعدد مثالیں پیش کی ہیں۔ مثلاً:

خطیب بغدادی اپنی کتابوں میں ابوالقاسم ' عبیداللہ بن ابی الفتح اور عبیداللہ بن الجم اللہ عبیداللہ بن الجم عبیداللہ بن احمد بن عثان الصیر فی سے روایت کرتے ہیں ' طالب اور ابی مجمد الخلال سے مخص کے نام ہیں۔ یا حسن بن مجمد الخلال ' حسن بن ابی طالب اور ابی مجمد الخلال سے روایت کرتے ہیں۔ یہ بھی ایک ہی مخص ہے جو مختلف ناموں سے موسوم ہے۔ سفیان بن عینیہ کی طرح خطیب کے بارے میں بھی ان کی جلالت قدر کے پیش نظر کما جاسکتا ہے کہ تدلیس سے ان کا مقصد عمیہ نہیں بلکہ ایک ہی شخص کے مختلف ناموں کی طرف اشارہ کرنا ہے۔

بعض علماء نے تدلیس کی کچھ اور قشمیں بھی بیان کی ہیں- مثلًا ایک

۔ لکس عطف ہے' اس کا مطلب میہ ہے کہ راوی میہ کھن حدثنا فلاں و فلاں حالانکہ اس نے اس دوسرے شخص سے نہ سناہو۔

ایک تدلیس سکوت ہے' اس سے مرادیہ ہے کہ راوی سمعت یا حدثا کمہ کر خاموش ہو جائے' اور پھر کسی راوی کا نام لے لے' حالانکہ اس سے اس کا ساع ثابت نہ ہو۔

انبی دو قسموں سے ملتی جلتی ایک قسم سے کہ راوی بعض شیوخ کانام بربنائے ضعف سلسلہ اسناد میں سے حذف کر دے اور صرف ثقات ہی کاذکر کرے۔
یہ تدلیس کی بدترین قسم ہے۔ ولید بن مسلم اس بارے میں بہت بدنام ہیں۔ یہ سلسلہ
اسناد میں سے اکثر اوزاعی کے ان شیوخ کانام نہیں لیتے جو ضعف سے متصف ہیں۔
بلکہ صرف انبی شیوخ کا ذکر کرتے ہیں جو ثقہ ہیں۔ محدثین نے ان کی تدلیس کی
توجیمات بھی پیش کی ہیں۔ ابو مسمر کا کہنا ہے کہ اگر یہ ثقات سے روایت کریں تو
روایت مقبول ہوگی ورنہ نہیں۔

تدلیس بلاد کو بھی انہی اقسام میں شار کرنا چاہیے۔ مثلاً کوئی مصری کہہ دے حدثنی فلاں بالاندلس کہ فلاں شخص نے مجھ سے یہ حدیث اندلس میں بیان کی اور اس سے مراد قرافہ کے قریب وہ مقام ہو جس کو اندلس کہا جاتا ہے یا کہہ دے: حدثنی فلاں بھا و راء النہو اور اس سے مقصود نمر دجلہ ہو۔ اس طرح کی مشتبہ عبارات سے دھوکا ہوتا ہے کہ راوی نے طلب حدیث کے سلسلے میں طرح کی مشتبہ عبارات کی ہیں 'طلا نکہ یہ واقعہ کے ظلف ہے۔

معلل

معلل حدیث کی اس فتم کو کہتے ہیں 'جو جہال تک سند کا تعلق ہے صحیح ہو۔ لیکن اس میں کوئی ایسی علت قادحہ پائی جائے 'جس کی وجہ سے بیہ نا قابل اعتبار ہو جائے۔ کسی حدیث کی تعلیل بیان کرنا یا اس بات کی پردہ کشائی کرنا کہ اس میں بیا علت و نقص ہے ' علوم حدیث کا ایک اہم شعبہ ہے ' اور بیہ وسیع تر اطلاع قوی تر حافظہ اور فہم دقیق چاہتا ہے۔ ابن حجر کا کہنا ہے کہ بیہ علوم حدیث میں نمایت عامض اور نازک علم ہے اور اس سے وہی شخص عمدہ برآ ہو سکتا ہے جے اللہ تعالیٰ نے فہم ثاقب ' حفظ واسع اور معرفت تامہ سے نوازا ہو ' یعنی جو مراتب روات سے آگاہ ہو '

اور اسانید و متون کے قیم و ادراک کے معاملے میں پورا پورا ملکہ رکھتا ہو۔
عبدالر حمٰن بن مهدی کا قول ہے کہ حدیث کی جانچ پر کھ ایک طرح کا الهام ہے چنانچہ
اگر تم کسی ایسے عالم سے جو کسی حدیث کی تعلیل بیان کر رہا ہو' یہ پوچھ بیٹھو کہ اس
پر تممارے ہاں کیا دلیل ہے تو وہ دلیل پیش نہ کر سکے گا۔ انہی سے دریافت کیا گیا کہ
آپ جو حدیث بن کر کمہ دیتے ہیں' یہ صحح ہے اور یہ صحح نہیں تو آپ کے سامنے
کیا معیار ہوتا ہے؟ انھوں نے جواب میں کما کہ تم بتاؤ کہ تم جب دراہم کو کسی نقاد
کیا معیار ہوتا ہے؟ انھوں نے جواب میں کما کہ تم بتاؤ کہ تم جب دراہم کو کسی نقاد
کے پاس لے جاتے ہو اور وہ بیک نظر بھانپ لیتا ہے کہ اس میں کون کھرا اور کون
کھوٹے اور کھرے کی پچان کامعیار کیا ہے؟

یہ علم محدثین کے حلقوں میں بیٹے اور استفادہ کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ یہ چونکہ جیسا کہ ہم کہہ چکے ہیں ایک مشکل اور غامض فن ہے اس لیے اس پر تصانیف کا دائرہ بھی سمٹا ہوا ہے۔ اس موضوع پر جن لوگوں نے طبع آزمائی کی ان میں سرفہرست بخاری کے شخ علی بن مدنی ہیں۔ ان کی کتاب کا نام 'گلب العلل'' ہے۔ اس عنوان سے خلال نے بھی ایک کتاب مرتب کی ہے۔ ابن ابی حاتم کی ایک کتاب بھی علل کی تشریح پر مشمل ہے۔ اس فن سے متعلق امام احمد بن صبل کے لیک مخطوطے کا بھی پتا چلتا ہے۔ اس باب سے متعلق ایک جلیل القدر اور بے نظیر ایک مخطوطے کا بھی پتا چلتا ہے۔ اس باب سے متعلق ایک جلیل القدر اور بے نظیر کتاب ابو الحن دار قطنی کی ہے' جس کے جامع ان کے شاگرد حافظ ابو بر البرقانی کتاب ابن او کون دار قطنی کی ہے' جس کے جامع ان کے شاگرد حافظ ابو بر البرقانی ہیں۔ ان کے علاوہ جن لوگوں نے علل کو نکھارنے کا فریضہ انجام دیا' ان میں امام بخاری' یعقوب ابن ابی شیبہ السابی' ابن جوزی اور ابن حجرکانام قابل ذکر ہے۔

تعلیل کا تعلق چونکہ اساد سے ہے 'اور اس حقیقت کے جانے سے ہے کہ کسی راوی نے وہم سے تو کام نہیں لیا 'یا اس حدیث کو مرسل تو قرار نہیں دیا 'جو سند کے اعتبار سے موصول ہے۔ یا مرفوع کو موقوف تو نہیں تھرایا۔ یا ایساتو نہیں ہوا کہ ایک کے اجزاء میں کوئی دو سری حدیث شامل کر دی گئی ہو' اس لیے یہ نہایت مناسب ہے کہ مند اور موصول احادیث میں علل کی نشان دہی کی جائے' جیسا کہ خود راوی کے لیے مناسب ہے کہ وہ اپنی مرویات کی علت بیان کر دے۔

حدیث معلل کو معلوم کرنے کا صحیح طریق سے کہ تمام وجوہ روایت پر

غور کیا جائے۔ روات کے اختلافات پر نظر ڈالی اور ان کے ضبط و انقان کی چھال بین کی جائے۔ میں مطلب ہے علی مدینی کے اس قول کا:

الباب اذالم تجتمع طرقه لم يتبين خلوه-

کہ جب تک تمام طرق روایت کا استیعاب نہ کیا جائے ' یہ معلوم نہیں ہو سکتا کہ اس میں خلا اور غلطی کی نوعیت کیا ہے۔

ما کم نے معرفة علوم الحدیث میں علل کی وس قسمیں بیان کی ہیں اور کہا ہے کہ باقی احادیث میں بھی انہی کی روشنی میں علل کی وضاحت کی جاسکتی

ہے۔ مضطرب

اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی روایات بایں طور متعدد اور مساوی درج کی ہوں کہ ان میں کسی کو ترجیح نہ دی جاسکے۔ تعدد روایات بھی تو ایک ہی شخص کی وجہ سے ہوتا ہے جب کہ وہ دویا دو سے زیادہ مرتبہ روایت بیان کرے' اور بھی روات کی بنا پر۔ اگر ان روایات میں کسی روایت کو حفظ و ضبط' یا طول ساع کی بنیاد پر ترجیح حاصل ہو جائے تو اس صورت میں اس کا ضعف دور ہو جائے گا' اور بیا اضطراب کے دائرے سے نکل جائے گی۔ اضطراب کا تعلق اگرچہ متن سے بھی ہوتا ہے۔ کین اکثر و بیشتراس کا اطلاق سند ہی پر ہوتا ہے۔

اضطراب في الاسناد كي مثال حضرت ابو بكر رفاته كي بيه حديث ب:

قال رسول الله اراک شیبت قال "شیبتنی هو د و اخواتها" حضرت ابو بکرنے کما' یا رسول اللہ! میں دیکھ رہا ہوں کہ آپ بوڑھے ہو رہے ہیں۔ آنخضرت ملٹا پیلم نے فرمایا' ہاں! مجھے سورۃ ہود اور اس کی اخوات نے

بو ڑھا کر دیا ہے۔

دار قطنی نے اس حدیث کو مضطرب قرار دیا ہے کیونکہ یہ صرف الی اسحاق سے مروی ہے لیکن متعدد انداز سے کسی نے اس کو ابی اسحاق سے مرسلاً روایت کیا ہے اور کسی نے موصولاً- یہ بھی کما گیا ہے کہ اس کا ماخذ مند الی بکرہے-بعض نے اس کا ماخذ مند سعد بتایا ہے 'جب کہ بعض کی رائے میں اس کا تعلق مند عاکشہ سے ہے- اس کے رجال سب کے سب ثقات میں سے ہیں 'جن میں کسی کو

کسی پر ترجیح نهیں۔

بظاہراس نوع کے بارے میں بہ شبہ پیدا ہوتا ہے کہ اگرچہ اس میں طریق روایت میں اختلاف و تعدد پایا جاتا ہے لیکن اس کے روات کا تعلق جب ثقات سے ہے تو کیوں نہ اس کو صحح احادیث کے زمرے میں شار کیا جائے۔ اس شبح کا جواب بہ ہے کہ اس صورت میں یہ فیصلہ کرنا مشکل ہو جاتا ہے کہ کون طریق زیادہ صحح اور لائق اعتاد ہے 'اور کون طریق مرجوح اور لائق ترک ہے۔ لنذا یہ صحت کے بجائے ضعف پر دلالت کنال ہے 'کیونکہ ان میں کوئی وجہ ترجع پائی نہیں جاتی 'جس کی بنا پر ایک کو راجے اور اصح قرار دیا جاسکے 'اور دو سری کو متروک و مرجوح۔ کی بنا پر ایک کو راجے اور اصح قرار دیا جاسکے 'اور دو سری کو متروک و مرجوح۔

اعظراب في المن في مثال الس بن مالك في بد روايت ب: قال صليت حلف النبي صلى الله عليه وسلم و ابي بكر و عمر و عثمان

فكانوا يستفتحون "بالحمد لله رب العلمين-" ولا يذكرون بسم الله

الرحمن الرحيم في اول القرأة ولا اخرها-

اس حدیث میں متن کا نکرا کہ ان میں کوئی بھی بہم اللہ نہیں پڑھتا تھا ، اضطراب لیے ہوئے ہے ، کیونکہ بخاری اور مسلم کی متفقہ روایت بیرہے:

فكانوا يستفتحون القراءة بالحمد لله رب العلمين ٥

سب قراءة كا آغاز فاتحد سے كرتے تھے۔

اس میں بھم اللہ پڑھنے کی نفی نہ کور نہیں۔ اس صورت میں بلاشبہ اس متفق علیہ حدیث کو مرج قرار دیا جاسکتا تھا۔ لیکن ایک اور روایت نے اشکال پیدا کر دیا' جو حفرت انس سے مروی ہے' اس میں ان کا کہنا ہے کہ بھم اللہ کے بارے میں نفیاً یا اثباتا آنخضرت ملتی ہے کوئی روایت محفوظ و ثابت نہیں۔

مضطرب حدیث کو بسرحال ضعیف نہیں کہاجاسکتا۔ اگر اضطراب کے معنی صرف بیہ ہوں کہ خودراوی یا اس کے باپ کے نام کے بارے میں اختلاف رونما ہے لیکن راوی بسرحال ثقات میں سے ہے تو اس صورت میں اسے صحح یا حسن کی اقسام میں سے گردانا جاسکتا ہے۔ اس لیے کہ وہی اضطراب موجب ضعف ہوتا ہے' جو سندو متن سے متعلق ہو' سند اگر صحیح ہے' اور روات ثقنہ ہیں تو اگرچہ اس کو مضطرب ہی کمیں گے تاہم اضطراب کی میہ نوعیت اس کی صحت پر اثر انداز نہیں ہوگ۔

مقلوب

اس حدیث کو کہتے ہیں جس میں راوی متن میں کسی لفظ کو بدل دے 'یا نام و نسب کو تبدیل کر دے اور متقدم کو متاخر اور متاخر کو متقدم تھمرا دے۔ تقلیب کا یہ عمل بھی متن میں ہو تا ہے اور بھی سلسلہ اسناد میں۔

متن میں تقلیب کی مثال میہ حدیث ہے کہ سات اشخاص ایسے ہیں جو قیامت کے روز اللہ کے سامیہ میں ہوں گے' ان میں کا ایک وہ ہے:

ورجل تصدق بصدقة احفاها حتى لا تعلم يمينه ما تنفق شماله-

اورایک وہ شخص ہے جس نے اللہ کی راہ میں خرچ کیا اور اسے اس طرح اور ایک اس طرح کیا ۔ پوشیدہ رکھا کہ اس کا دایاں ہاتھ یہ نہیں جان پایا کہ بائیں ہاتھ نے کیا خرچ کیا۔

اس روایت میں ترتیب بدل گئی ہے۔ یعنی جو مقدم تھاوہ موخر ہو گیا ہے اور جو موخر تھاوہ مقدم۔ صیحی میں متفق علیہ الفاظ یہ ہیں:

حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه-

اس طرح پوشیدہ رکھا کہ اس کا بایاں ہاتھ نہیں جان پایا کہ دائیں ہاتھ نے کیا خرچ کیا۔

اسناد میں نقدیم و تاخیریوں واقع ہوتی ہے کہ مثال کے طور پر کوئی راوی مرہ بن کعب اور کعب بن مرہ میں فرق روا نہ رکھے۔ حالانکہ ان میں باپ بیٹے کا رشتہ ہے۔ خطیب نے اس موضوع پر اپنی کتاب رفع الارتیاب فی المقلوب من الاساء والانساب میں خصوصیت سے بحث کی ہے' اور بتایا ہے کہ کمال کمال روات نے سلمہ اسناد اور اساکی تعیین میں ٹھوکر کھائی ہے۔

تقلیب کی ان دونوں مثالوں میں ترتیب میں جو تبدیلی واقع ہوئی ہے' وہ سہو و نسیان کی وجہ سے ہوئی ہے' کیونکہ عمداً ایسا کرنا افترا پردازی کے زمرہ میں شار ہو تا ہے۔ مجھی مجھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کوئی وضاع و واعظ سلسلہ اساد کو اس لیے بدل دیتا ہے کہ لوگوں کی اس خواہش کو پورا کرے کہ وہ ایک متعین شخص کی احادیث کو زیادہ پند کرتے ہیں۔ مثلاً اگر حدیث سالم بن عبداللہ سے مروی ہے جو مشہور ہے تو وہ اس کو نافع سے مروی قرار دے دیتا ہے' اس لیے کہ عوام نافع کی احادیث کو زیادہ رغبت سے سنتے ہیں۔

تقلیب کی ایک دل چسپ شکل یہ بھی ہے کہ بعض او قات ایک محدث کے مبلغ علم و عرفان کا جائزہ لینے کے لیے متون و رواۃ میں رد و بدل کیا جاتا ہے۔ خطیب بغدادی نے اس سلسلے میں آیک عمدہ مثال بیان کی ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ امام بغاری جب بغداد تشریف لائے تو یمال کے علاء کے دل میں اس خواہش نے چئی لی کہ ان کو آزمایا جائے اور ان کے حفظ و انقان کے جو چرچ ہیں' ان کے بارے میں تحقیق کی جائے۔ چنانچہ دس افراد پر مشمل ایک مجلس تر تیب دی گئی اور اس کے میرد یہ کام ہوا کہ یہ سوحد یقول کو چنیں اور ان کے سلسلہ اسناد کو اس طرح متغیر کر دیں کہ ہر ہرمتن اپنے صحیح سلسلہ اسناد سے محروم ہو جائے اور پھرایک ایک کرکے دیں کہ ہر ہرمتن اپنے صحیح سلسلہ اسناد سے محروم ہو جائے اور پھرایک ایک کرکے میں کیا رائے رکھتے ہیں۔ چنانچہ مقررہ وقت پر آزمائش و امتحان کے اس مرحلے کا آغاز میں کیا رائے رکھتے ہیں۔ چنانچہ مقررہ وقت پر آزمائش و امتحان کے اس مرحلے کا آغاز ہوا۔ ان دس آدمیوں میں سے ہر ایک نے سوچ سمجھے منصوبے کے مطابق امام بخاری سے ان احادیث مقلوبہ سے متعلق دریافت کرنا شروع کیا۔ ہر سوال کے جواب میں امام بخاری کا ایک ہی جواب تھا؛ لا اعرف (میں اس سند کے ساتھ اس حدیث کو نہیں جاتا) یہاں تک کہ سوال و جواب کا یہ سلسلہ ختم ہوا۔

اس کے بعد امام بخاری نے پہلی حدیث سے لے کر آخری حدیث تک ایک ایک کولیا اور بتایا کہ بیہ حدیث اس سلسلہ اسناد کے ساتھ مروی ہے' اور بیہ حدیث اس سلسلہ اسناد کے ساتھ مروی ہے' اور اس طرح ان لوگوں نے جوابناد و متون میں تبدیلی کی تھی' اس کا بھید کھل گیا۔۔۔۔ اس پر علمائے بغداد کو امام بخاری کی فضیلت علمی کا اعتراف کرنا پڑا اور ماننا پڑا کہ اس شخص کا حافظہ بلا کا ہے' اور بیہ بجا طور پر اس بات کا استحقاق رکھتا ہے کہ احادیث کے ضبط و انقان کے معاملے میں اس کو سرخیل محد ثمین سمجھا جائے۔

احادیث مقلوبہ کو اس بنا پر ضعیف قرار دیا جاتا ہے کہ ان میں ضبط و انقان کی کمی رونما ہوتی ہے، جس سے سامع غلط فنمی میں مبتلا ہو سکتا ہے۔ شاذ

حدیث شاذ کا اطلاق کن معنوں میں ہوتا ہے؟ اس کی تعیین دشوار ہے'
اس وجہ سے علما نے اس موضوع پر کوئی مستقل کتاب نہیں لکھی۔ عام طور پر اس
میں دو چیزوں کو اہم خیال کیا جاتا ہے' تفرد اور مخالفت۔ یعنی کوئی ثقہ ایسی روایت
بیان کرے' جس میں وہ متفرد بھی ہو' اور دو سرے ثقات کی مخالفت بھی کرے۔ ابن
ججر نے شاذ کی تعریف ان الفاظ میں بیان کی ہے کہ شاذ اس روایت کو کتے ہیں جس
میں ایک مقبول راوی اپنے سے ادنی راوی کی مخالفت کرے' اور کما ہے کہ اس باب
میں ایک تعریف قابل اعتماد ہے۔

امام شافعی کا کمنا ہے کہ شاذ ایسی حدیث کو نہیں کہتے 'جے ایک ثقہ راوی بیان کرے اور دو سمرا نہ کرے۔ بلکہ شاذ کا اطلاق اس روایت پر ہوگا جس میں راوی ثقات کی مخالفت کرے۔ اس کے معنی سے بیں کہ امام شافعی کے نقطہ نظر کے مطابق شذوذ میں صرف تفرد کا ہونا کافی نہیں ' بلکہ تفرد کے ساتھ اس میں مخالفت کا پہلو بھی ہونا چاہیے۔

علائے حجاز نے ای تعریف سے انقاق رائے کیا ہے۔ ابن العملاح نے بھی اسی کی تائید کی ہے اور کہا ہے کہ تفرد کی صورت میں اگر راوی عادل مابط اور حافظ ہے تو اس کی روایت بہر حال مقبول ہوگی کیونکہ بصورت دیگر ہمیں بہت سی روایات سے ہاتھ دھونا پڑیں گے۔ یمی نہیں بہت سے مسائل ' دلائل و آخذ سے محروم ہو جائیں گے۔

مافظ ابن قیم نے واضح الفاظ میں اس حقیقت کی تصریح کی ہے کہ شدوذ کے دائرے میں وہی روایات داخل ہیں 'جن میں کہ رادی اپنی روایت میں نقات کی مخالفت کرے۔ اگر وہ مخالفت نہیں کرتا بلکہ صرف تفرد اختیار کرتا ہے تو ایس صورت میں گو اصطلاحاً اس کو شذوذ سے تعبیر کر لیجئے 'لیکن یہ روایت مقبول ہوگی اور اس کا اسر داد جائز نہ ہوگا۔

عاكم كى تعريف ميس كھيلا ہے۔ ايك طرف تو وہ حديث اساد ميس صرف

تفرد کو اہم عضر گردانتے ہیں اور اختلاف کا ذکر نہیں کرتے۔ دو سری طرف اس شرط کا بھی اظہار کرتے ہیں کہ تفرد ایسا ہونا چاہیے کہ جس کی کسی متابع سے تائید نہ ہوسکے۔ اس شرط کو تتلیم کرلینے کی صورت میں ان کی تعریف اور اہام شافعی کی رائے میں چندال اختلاف نظر نہیں آتا۔ کیونکہ اگر روایت کی تائید کسی متابع سے ہو جاتی ہے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ راوی نے ثقات کی مخالفت نہیں کی۔ اس طرح اہام شافعی اور حاکم کی رائے میں ایک گونہ تماثل پیدا ہو جاتا ہے۔ اس کی مثال یہ حدیث ہے:

حدثنا ابوبكر محمد بن احمد بن بالويه قال حدثنا موسى بن هارون قال حدثنا قتيبة بن سعيد قال حدثنا الليث بن سعد عن يزيد بن حبيب عن ابى الطفيل عن معاذ بن جبل ان النبى كان فى غزوة تبوك اذا ارتحل قبل زيغ الشمس اخر الظهر حتى يجمعها الى العصر فليصليها جميعًا و اذا ارتحل بعد زيغ الشمس صلى الظهر والعصر ثم سار وكان اذا ارتحل قبل المغرب احر المغرب حتى يصليهما مع العشاء واذا ارتحل بعد المغرب عجل العشاء فصلها مع المغرب

ہم سے ابو بکر بن احمد بن بالویہ نے حدیث بیان کی ان کا کہنا ہے کہ ان سے مویٰ بن ہارون نے حدیث بیان کی۔ ان کا کہنا ہے کہ ہم نے قتیبہ بن سعید نے حدیث بیان کی ان کا کہنا ہے ہم سے لیٹ بن سعد نے بزید بن حبیب سے وایت کی اور انھوں نے ابوالطفیل سے اور ابوالطفیل نے معاذ بن جبل سے روایت کی کہ آخضرت غزوہ ہوک میں سورج ڈھلنے سے قبل روانہ ہوتے تو ظہر کو موخر کر دیتے اور اس کو عصر کے ساتھ ادا کریا ھے اور جب سورج ڈھلنے کے بعد سفر کرتے تو ظہر و عصر ایک ساتھ ادا کریا ہے اور اس کے بعد روانہ ہوتے اور جب مغرب سے پہلے روانہ ہوتے تو مغرب کو موخر کر دیتے اور مغرب کو موخر کر دیتے اور مغرب کے بعد سفر کرتے تو عشا میں تجیل کرتے اور مغرب و عشا ایک ساتھ مغرب کے بعد سفر کرتے تو عشا میں تجیل کرتے اور مغرب و عشا ایک ساتھ مغرب کے بعد سفر کرتے تو عشا میں تجیل کرتے اور مغرب و عشا ایک ساتھ

مام کا کہنا ہے کہ یہ حدیث معلول نہیں' اس کے رواۃ کا تعلق ائمہ نقات سے ہے۔ یہ شاذ اس بنا پر ہے کہ اس متن اور اس سیاق کے ساتھ اصحاب ابو الطفیل سے کوئی روایت مروی نہیں --- ابو یعلی خلیلی نے حدیث شاذ کا اطلاق اس روایت پر کیا ہے 'جس کی ایک ہی سند ہو' چاہے اس میں ثقد کی مخالفت پائی جائے یا نہ پائی جائے۔ اگر اس میں ثقات کی مخالفت کا پہلو پایا جائے تو اس کے بارے میں توقف اختیار کیا جائے گا اور اس سے استدلال درست نہ ہوگا۔ لیکن اگر اس میں مخالفت تو ہو گر ثقات کی نہ ہو تو اسے رد کر دیا جائے گا۔ ابن الصلاح اور دو سرے علما نے شاذ کی اس تعریف کو صحیح تشلیم نہیں کیا' کیونکہ اس میں مطلقاً تفرد کا اعتبار کیا گیا۔ ہے اور مخالفت ثقات کو ضروری نہیں قرار دیا گیا۔

منكر

منکر اس حدیث کو کہتے ہیں جس میں راوی ضعیف ثقد کی مخالفت کرے۔ اس اعتبار سے بیہ شاذ سے مختلف شقہ ہوتے ہیں ' اور منکر کے ضعیف۔ اس کی مقابل حدیث کو معروف کہیں گے ' اور شاذ کی مقابل حدیث کو محفوظ۔ مناکیر کے راوی ان احادیث کی مخالفت کرتے ہیں ' جو معروف و مشتہر ہوں۔ جب کہ شاذ حدیث کے روات نہ صرف ثقہ ہوتے ہیں بلکہ ثقابت کے پہلو بہ پہلو ان کا حافظ و ضابط ہونا بھی ضروری ہے۔

ابن حجر کا کہنا ہے کہ صحیح اور حسن میں زیادت الفاظ مقبول ہے بشرطیکہ ہے زیادت ارج اور خوب کی چزیں ہے زیادت ارج اور خوب کی چزیں ہے داخل ہیں۔ داخل ہیں۔ مثلاً بید کہ راوی زیادہ ضابط ہویا اس کی کثرت روایت کو پیش کیا جاسکے۔ ان ترجیحات کی حامل حدیث کو محفوظ کہیں گے اور اس کی مقابل کو شاذ' کیکن اگر راوی ضعیف ہو' اور اس میں ثقہ کی مخالفت کا پہلو بھی پایا جائے تو یہ روایت محرر کہا جائے گا۔

ابن العملاح كى رائے ميں مكر و شاذ مترادف اصطلاحيں ہيں۔ چنانچہ انھوں نے البرد يجى كے اس قول كو نقل كيا ہے كہ مكر وہ حديث ہے جس كى روايت ميں راوى منفرد ہو' اور جس متن كى وہ روايت كرے وہ طرق حديث ميں سے كى طريق سے بھى معروف نہ ہو۔ دو سرے لفظوں ميں البرد يجى كے نزديك مكر ميں صرف تفرد كا اعتبار ہے۔ حالا نكہ مطلقاً تفرد مردود نہيں ہو تا' بلكہ جب بيہ تفرد شات كے مخالفت پر مبنى ہوگا تب مردود و شاذ ہوگا۔ ليكن اگر صورت حال بيہ ہوكہ وہ روایت میں صرف ان معنول میں تفرد ہے کہ اس کو اس کے سوا کمی اور نے روایت نہیں کیا تو دیکھا جائے گا کہ اگر رادی تفرد کے باوجود عادل و ضابط ہے تو اِس کی روایت مقبول ہوگی' اور انفراد اس کی صحت پر اثر انداز نہیں ہوگا۔ لیکن اگر راوی کاعدل و ضبط محل نظراور مشکوک ہو تو اس کو صحیح کے دائرے میں نہیں شار کیا جائے گا۔

سیوطی نے مکر و شاذ کو مترادف سیس قرار دیا۔ ان کے نزدیک ابن الصلاح اس بارے میں حق و صواب کی راہ سے ہٹ گئے ہیں 'کیونکہ دونوں میں بین مست فرق پایا جاتا ہے۔ منگر کی مثال میہ حدیث ہے:

عن ابي اسحٰق عن الفيزار بن حريث عن ابن عباس عن النبي صلى اللّه عليه وسلم عن اقام الصلوة واتي الزكوة و حج البيت و صام و قرى الضيف دخل الجنة-

الی اسحاق سے روایت ہے' انھوں نے الفیراز بن حریث سے روایت کی اور انھوں نے عباس سے ' یہ کہ آنخضرت سی کے فرمایا 'جس مخص نے نماز قائم کی' ز کوۃ دی' بیت اللہ کا حج کیا اور مهمان نوازی کی' وہ جنت میں داخل ہو گیا۔ ّ ابو حاتم کا کمنا ہے کہ یہ حدیث اس لیے منکر ہے کہ دو سرے ثقات نے اس کو اسلی سے موقوفاً روایت کیا ہے۔

كيا احاديث موقوفيه ما مقطوعه كو ضعيف سمجها حائے گا؟

موقوف سے مراد الی روایات ہیں جو صحابہ سے منقول ہوں' چاہے وہ قولی ہوں یا تقریری ہوں یا فعلی۔ مثلاً راوی یہ کھے کہ عمر بن خطاب بنالتھ نے کہا' یا علی بن ابی طالب بنالتھ نے یوں کہا۔ یا فلاں فعل ابو بکر بنالتھ کے سلمنے موا اور اس ير انفول نے كوئى اعتراض نہيں كيا- بيد توظاہر ہے كه ايى روایات کا درجہ وہ تو ہر گز نہیں ہو سکتا جو احادیث مرفوعہ کا ہے' کیکن کیا یہ روایات علی الاطلاق ضعاف کے دائرہ میں داخل ہیں۔ یہ بات صحیح نہیں۔ اگر ان میں شرائط صحت یا شرائط حسن کا الترام کیا گیا ہے ، تو ہم انھیں روایات صحابہ تو بسرحال قرار دیں گے- رہایہ سوال که کیا ایس روایات بر عمل کیا جائے گایا نہیں۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اگر احادیث اس نوعیت کی ہیں کہ ان کا تعلق رائے و اختیار سے نہیں' تو کوئی وجہ نہیں کہ انھیں قابل عمل نہ ٹھرایا جائے۔ کیونکہ صحابہ کی عادت یہ تھی کہ جب تک وہ آنخضرت ماٹھائی سے کوئی بات براہ راست سن نہ لیس' یا اس کی شخقیق نہ کرلیں' اپنی طرف سے شرعیات میں کچھ نہیں کہتے تھے۔ اس کی مثال عبداللہ بن مسعود کی یہ روایت شرعیات میں کچھ نہیں کہتے تھے۔ اس کی مثال عبداللہ بن مسعود کی یہ روایت ہے:

من اتى عرافا اوكاهنا فقد كفر بما انزل على محمد (صلى الله عليه وسلم)

جوعراف و کائن کے پاس گیا' اس نے آنخضرت کی تعلیمات کا انکار کیا۔

یہ حدیث موقوف ہے لیکن اسلام کی روح توحید کے عین مطابق ہے۔
البتہ جن صحابہ نے اسرائیلیات کی کثرت سے روایت کی ہے، جیسے کعب احبار وغیرہ ان کی روایات کے ردو قبول میں احتیاط کی ضرورت ہے، یا جن روایات میں علامات قیامت اور فتن آخر الزمان کے بارے میں عجیب و غریب باتیں بیان کی گئی ہیں، ان سے متعلق مختاط رویہ اختیار کرنا پڑے گا، یعنی الیم موقوف روایات کی جانج پر کھ کی جائے گی اور دیکھا جائے گا کہ ان کی اساد یا متن میں کہیں تعلیل 'شدوذ اور اضطراب تو پایا نہیں جاتا کیونکہ کسی حدیث کا مطلقاً موقوف ہونا اس بات پر دلالت کنال نہیں کہ یہ ضعیف بھی ہے۔

ان احادیث کو ہم مرفوع کے دائرے میں شار نہیں کرسکتے جن کا تعلق آیات کی تفسیر سے باب میں صحابہ نے اجتماد سے کام لیا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ فروعی مسائل میں ان کے ہاں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ لیکن اس کے باوجود ان کو اس بنا پر ترجیح حاصل ہوگی کہ ان کا تعلق صحابہ کے قم و ذوق سے ہے۔

مقطوع اس حدیث کو کہتے ہیں جو تابعین سے منقول ہو- اس کے بارے میں امام ابو حنیفہ کی دو ٹوک رائے ہیہ ہے کہ:

ماجاء عن الرسول (صلى الله عليه وسلم) فعلى الراس والعين وما جاء . عن الصحابي تخيرنامنه و اما ما جاء عن التابعين فهم رجال ونحن

رجال-

جو آخضرت ملی است مروی ہو وہ سرآ تھوں پر 'جو صحابہ سے منقول ہو اس میں ہم قول مختار لیں گے 'اور تابعین کی روایات کے بارے میں ہماری روش سے ہم ان کے رو و اختیار کے معاملے میں آزاد ہیں کیونکہ وہ بھی انسان سے اور ہم بھی انسان ہیں۔

اس سے خابت ہوتا ہے کہ وہ حدیث مقطوع کو ضعیف گردانتے ہیں'
اور اسے ججت قرار نہیں دیتے۔ ای وجہ سے اصحاب رائے نے مقطوع کے مقابلے
میں قیاس پر عمل کرنے کو ترجیح دی ہے۔ لیکن اس باب میں صحح و متوازن رائے یہ
ہے کہ مقطوعات کو مطلقاً رو نہ کیا جائے' بلکہ اس کی سندو متن کی تحقیق کی جائے۔
اگر ان مرویات کا تعلق اکابر تابعین سے ہو' جسے سعید بن مسیب' شعبی' نخعی اور
مسروق ۔۔ تو ان کو اقوال تابعین کی حیثیت سے تسلیم کیا جائے' کیونکہ یہ وہ حضرات
ہیں جن کو صحابہ کی معاصرت کا شرف حاصل ہے۔

ضعیف احادیث کے بارے میں اس عبارت سے بری غلط فہمیاں پیدا

ہوتی ہیں کہ:

يجوز العمل بالضعيف في فضائل الاعمال-

فضائل اعمال سے متعلق ضعیف احادیث بھی قابل عمل ہیں۔

اس سے تعلیمات اسلامی میں بہت سی الیی چیزیں داخل ہو گئیں' جن کی کوئی بنیاد اور اساس نہیں ہے۔ یہ عبارت دراصل صدائے بازگشت ہے' احمد بن حنبل' عبدالرحمٰن بن مهدی اور عبداللہ بن مبارک کے اس قول کی:

اذا روينا في الحلال والحرام شددنا واذا روينا في الفضائل ونحوها تساهلنا.

جب ہم طال حرام کی بات کرتے ہیں تو روایات کے رد و قبول میں سختی ہے کام لیتے ہیں۔ لیکن جب فضائل اعمال کی گفتگو کرتے ہیں تو روایت میں تباہل برتے ہیں۔

یکن ان بزرگوں کے اس قول کا صحیح حل تلاش نہیں کیا گیا۔ اصل میں وہ یہ کہنا چاہتے تھے کہ جمال حلال و حرام کا معاملہ ہو' ہم انتہا درجے کی احتیاط ہے

کام لیتے ہیں۔ لیکن اگر بحث فضائل اعمال وغیرہ کی ہو تو ہم تحقیق و تفحص کے پیانوں میں زیادہ شخق روا نہیں رکھتے۔ اس کے معنی صرف بیہ ہیں کہ فضائل اعمال کے بارے میں صحیح سے کم درجے کی روایات کو بھی ہم قبول کرلیتے ہیں۔ یہ نہیں کہ جو حدیث متن و اساد کے اعتبار سے ضعیف ثابت ہو چکی ہو اس کو شائستہ عمل قرار دیتے ہیں۔

اس بحث میں دو نکتے قابل لحاظ ہیں۔ ایک یہ کہ احادیث ضعیفہ کو دین کا ماخذ و مبنی نہیں قرار دیا جاسکا۔ دوسرے یہ کہ فضائل اعمال سے متعلق صحح روایات کا ذخیرہ کیا کم ہے 'جوان کے ثبوت کے لیے ضعیف احادیث کی آڑلی جائے۔

جن لوگوں نے ضعیف احادیث کو بھی قابل عمل ٹھمرایا ہے' انھوں نے

اس کے لیے تین شرطیں پیش کی ہیں:

ا . روایت میں شدید فتم کا ضعف نه ہو-

۲۔ روایت کی ایسے کلی اور جامع حکم سے ہم آہنگ ہو جو کتاب و سنت سے فایت ہو۔

لین سوال یہ ہے کہ جب کسی روایت کے بارے میں یہ طابت ہو جائے کہ یہ متن و اساد کے اعتبار سے ضعیف ہے تو اس کو حدیث رسول کیو کر کہہ سکتے ہیں۔ ہاں یہ البتہ درست ہے کہ اس نوع کی احادیث سے متعلق یہ کما جاسکتا ہے کہ آئے خضرت ساتھ کیا ہے۔ یہ اس طرح مروی ہے یا ہم تک یہ روایت اس طرح پنچی ہے۔ یعنی بصیغہ تمریض تو اس کو آنخضرت ساتھ کیا کی طرف منسوب کیا جاسکتا ہے 'جزم یعنی نے اسلوب میں یہ نہیں کما جاسکتا کہ یہ حدیث رسول ہے۔

معنعن

صیما کہ اس کے نام سے ظاہر ہے' اس کے معنی الی روایت کے ہیں جس میں روایت کا انداز رہ ہو۔ "فلال عن فلال" لینی فلال راوی نے فلال راوی سے روایت کی۔ اس کو منصل کے قبیل سے سمجھنا چاہیے' بشرطیکہ اس میں سہ گونہ شرائط یائی جائیں:

ا روات کی عدالت۔

۲۔ لقائے راوی کا ثبوت اور

صیحی میں معنعن کی متعدد مثالیں ملتی ہیں۔ خصوصیت سے صیح مسلم میں اس کا الترام زیادہ ہے کیونکہ امام مسلم نے روات کی معاصرت کو کافی بھا ہے۔ بشرطیکہ وہ معتبر ہوں اور لقائے راوی کو صحت کی شرط قرار نہیں دیا۔ امام مسلم کی اس باب میں کسی نے تائید نہیں کی بلکہ اس پر تقید کی ہے۔ ابن الصلاح کا کہنا ہے کہ مسلم نے جس قول کو مردود قرار دیا ہے 'وبی ائمہ حدیث جیسے علی بن مدین 'اور مسلم نے جس قول کو مردود قرار دیا ہے 'وبی ائمہ حدیث جیسے علی بن مدین 'اور کما ہے کہ مسلم کی رائے پر محققین علوم حدیث نے بہت لے دے کی ہے 'اور ان کما ہے کہ مسلم کی رائے پر محققین علوم حدیث نے بہت لے دے کی ہے 'اور ان کی یہ رائے کہ حرف معاصرت روات کافی نہیں بلکہ راوی اور مروی عنہ میں لقا و تحدیث کا ہونا ضروری ہے۔

بعض نقادان فن نے معنعن روایت کو مرسل کے مترادف تھرایا ہے اور اسے جمت نہیں مانا کین ایک گروہ نے اس کے علی الرغم اس کو جمت سلیم کیا ہے۔ ان کے نقطہ نگاہ سے اگر مراسل کا تعلق ان صحابہ سے ہو 'جن کو کثرت سے شرف صحابیت حاصل ہو 'جیسے حضرت عمر براتھ کی مراسل ہیں ' تو ان کو ساع و لقائی پر محمول کیا جائے گا ' اور اس کی پرواہ نہیں کی جائے گی کہ انھوں نے ''معت '' کا لفظ استعال کیا ' یا قال رسول اللہ کما یا عن رسول اللہ کا پیرایہ بیان استعال کیا۔ کیونکہ صحابہ متا خرین کی ان اصطلاحوں سے ناآشنا تھے۔ علامہ نووی نے تصریح کی ہے کہ معنعن احادیث کو مراسل کے زمرے میں شار کرنا غلط ہے۔

صحیح مسلم میں معنعن روایات کی کثرت نی بیہ تاویل کی گئ ہے کہ متخرجات میں بالعموم اور صحیح مسلم میں بالخصوص ایسے طرق کا بھی ذکر ہے' جن میں تحدیث و ساع کی تصریح موجود ہے۔

حافظ ابن مجری رائے اس سلسلے میں زیادہ جامعیت لیے ہوئے ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ بھی تو معنعن روایت "حدثا" کے مرتبے کی ہوتی ہے اور بھی اس مرتبے کی نہیں ہوتی' جب کہ اس کا صدور ایسے راوی سے ہو جو مدلس ہے' اور تبھی اس سے مراد ایس روایت ہوتی ہے جو "اخبرنا" کے ضمن میں آتی ہے۔ اس سے اس کے اتصال کی نفی نہیں ہوتی' لیکن اس سے ساع کا ثابت ہونا بھی ضروری نہیں۔

### حدثيث مئونن

صدیث مئون اس صدیث کو کہتے ہیں جس میں راوی "حدثنا" فلان ان فلانًا" کا لفظ استعال کرے۔ امام مالک نے اسے معنعن کے ضمن میں شار کیا ہے۔ جب کہ راوی "عن فلان انه قال کذا" کے انداز کے الفاظ استعال کرے۔ البردیجی نے الیمی روایت کو انقطاع پر محمول کیا ہے۔ ہاں اگر کسی دوسرے طریق روایت سے ساع کی وضاحت ہو جائے تو اس صورت میں انقطاع زائل ہو جائے گا۔ اصل بات سے ساع کی وضاحت ہو جائے تو اس صورت میں انقطاع زائل ہو جائے گا۔ اصل بات سے سے کہ راوی تحدیث کے لیے مختلف پیرا سے بیان سے کام لیتے ہیں اور اختلاف کا منشا محض عرف و عادت کا اختلاف ہے، حقیقت کا اختلاف نہیں۔



# علوم حديث

حدیث اپنی آغوش فنون پرور میں کن کن مباحث و مسائل کو لیے ہوئے ہے 'اس کا اندازہ اس فہرست سے ہوگا جو ہم پیش کر رہے ہیں۔ اس سے اس بات کا اندازہ بھی ہوگا کہ محدثین نے علوم و معارف سنت کا کس وقت نظر اور وسعت ذہن سے مطالعہ کیا ہے۔ اس فہرست پر سرسری نظر ڈال لینے سے معلوم ہو جائے گا کہ محدثین اور نقادان فن نے کس جامعیت کے ساتھ ان تمام موضوعات کا جائزہ لیا ہے اور ان پر کھل کر اظہار خیال کیا ہے 'جن کے فہم وادراک سے 'حدیث وسنت کے ذخار کو سجھانے میں مدد مل سکتی ہے۔ فہرست حسب ذیل ہے:

#### ا-علواسناد

ایک سند ہے جے سلسلہ روات کی ایک کڑی کمنا چاہیے اور ایک سند کا عالی ہونا ہے۔ سند کے عالی ہونے کے معنی وہ نہیں جو عوام کے زبن میں ہیں ایعنی یہ کہ سلسلہ روایت جس قدر مختر ہوگا اور رواۃ کی تعداد جس قدر کم ہوگی اسی نسبت سے اس میں علو ابھر آئے گا۔ اس کے بر عکس علوے مراد یہ ہے کہ کیا اس کو ایسے جلیل القدر محدث کا قرب حاصل ہے کہ جس کی ثقابت "شبت اور فقہ حدیث امور مسلم سے ہو " چاہے رواۃ کی تعداد زیادہ ہی ہو۔ اس کا تعین دراصل تعداد رواۃ کے مسلم سے ہو تا ہے۔ مثال کے طور پر اس حدیث پر غور کر لیجئے: بجائے فیم و ادراک سے ہو تا ہے۔ مثال کے طور پر اس حدیث پر غور کر لیجئے: ادبع من کن فیہ کان منافقًا خالصًا۔ و من کانت فیہ حصلة منهن کانت فیہ خصلۃ منهن کانت ویہ خصلۃ منهن کانت ویہ خصلۃ منهن کانت فیہ خصلۃ عن نفاق حتی یدعہا۔ اذا حدث کذب 'واذعاہد غدر' واذا

چار چیزیں الی ہیں کہ جس میں پائی جائیں وہ پورا پورا منافق ہے اور جس میں ان میں سے ایک ہی پائی جائے اس میں گویا ایک گونہ نفاق پایا گیا۔ یہاں تک کہ اسے چھوڑ دے۔ یہ چار چیزیں یہ ہیں۔ جب کچھ بیان کرے تو جھوٹ بولے اور جب معاہدہ کرے تو تو ٹر دے اور جب وعدہ کرے تو اس کی خلاف ورزی کرے اور جب لڑائی جھڑا کرے تو فجور یا گالی گلوچ سے کام لے۔ ورزی کرے اور جب طحیح مسلم میں ہے۔ اس کے روات کی تعداد سات ہے اکین سے حدیث صحیح مسلم میں ہے۔ اس کے روات کی تعداد سات ہے اکین

یہ حدیث یک میں ہے۔ اس کے روات ی تعداد سات ہے گین اس کے باوجود یہ علو سند سے موسوم ہے کیونکہ اس میں امام حدیث سلیمان ابن ممران اور اعمش سے روایت کی گئی ہے۔

ای طرح ہر روایت جو عبدالملک بن جر تخ عبدالرحمٰن بن عمر اوزاعی الک بن انس مسیان بن عمر اوزاعی الک بن انس سفیان بن سعید الثوری شعبه بن الحجاج انہیں معاویہ اور حماد بن زید ایسے ائمہ فن سے قریب تر ہوگی عالی کملائے گی۔

۲- سلسلہ روایت میں یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ محدث کے صدق و تثبت کا کیا عالم ہے ' حفظ و انقان میں کیسا ہے؟ اس کے اصول کیا ہیں 'کیا روات میں محدثین کے اختیار کردہ اصولوں کا پابند ہے یا اس کے اپنے وضع کردہ اصول ہیں۔ اس میں غفلت و تماون کی عادت تو نہیں پائی جاتی 'یا ایسا تو نہیں کہ بدعات و خواہشات کا پیرو ہو۔ اور مزید برآل ان بدعات کا وائی بھی ہو۔ یہ بھی دیکھاجائے گا کہ جن شیوخ سے یہ روایت کرتا ہے 'ان کو اس نے دیکھایا سنا بھی ہے یا نہیں۔ محل و ادا کے وقت کیا اس کی عمراتی تھی کہ اس کے ساع پر اعتبار کیا جا سکے۔ سلف ان اصولوں کی مختی سے پابندی کرتے تھے اور رواۃ میں اس بات کا خاص خیال رکھتے تھے کہ راوی توحید کا پابند ہو' اور سنت پر عمل پیرا ہو۔

۳- علوم حدیث میں مندکی بیجان بھی داخل ہے' اس لیے کہ محدثین کے حلقہ میں غیر مند سے استدلال واحتجاج کے بارے میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔
حدیث مند کے معنی یہ ہیں کہ راوی اپنے شیخ سے سنے اور اس ساع کی تصریح بھی کرے' اور یہ شیخ ای طرح اپنے شیخ سے سنے اور روایت کرے۔ یمال کی تصریح بھی کرے ' اور یہ شیخ ایک و صعت پذیر ہو۔ اس اساد میں "اخبرت عن تک کہ یہ سلسلہ آخضرت ملتی کیا میں ہونے چاہیں ہونے جاہیں جو الله ایسے الفاظ ہونے چاہیں جو فلال " یا " رفعہ فلال " کی الفاظ ہونے چاہیں جو

براه راست ساع بر ولالت كنال مول-

ہ - موقوفات ضحابہ: علوم حدیث میں علم کی یہ نوعیت بھی خاص اہمیت کی حال ہے - موقوفات ضحابہ کو اس وقت مند کا درجہ حاصل ہو جاتا ہے ' جب کوئی صحابی یہ بتائے کہ فلاں آیت فلال موقع پر نازل ہوئی ۔ بعض دفعہ ایک صحابی سلسلہ روات میں اس کڑی کا ذکر نہیں کرتا ' جس سے اس کا مند ہونا ثابت ہو سکے ۔ لیکن دوسری روایت سے اس کا مند ہونا ثابت ہو جاتا ہے جیسے روح بن قاسم نے اس حدیث کو موقوفاً روایت کیا ہے:

اذالم تستحى فاصنع ماشئت

جب تم بے حیا ہو جاؤ تو جو چاہو کرو

کین توری اور شعبہ وغیرہ نے اس کڑی کی نشاندہی کی ہے جس سے سے روایت موقوف کے دائرے سے نکل کر مسند کے دائرے میں داخل ہوتی ہے۔

۵- اس سے ملتی جلتی آیک شکل سے بھی ہو سکتی ہے کہ ایک صحابی جس کی رفاقت و سحبت مسلم ہے سے کے کہ ہمیں حکم دیا گیا تھا کہ ہم یوں کریں ' یا ہمیں فلاں طرز عمل سے روک دیا گیا تھا۔ یا رسول اللہ اللہ اللہ کی موجودگی میں ہم یوں کما کرتے تھے۔ اس انداز کی احادیث بھی مسانید کے زمرے میں شار ہوتی ہیں۔ چنانچہ

مسانیر کے مولفین نے اس نوع کی احادیث کو اپنی تالیفات میں بیان کیا ہے۔ ۲ - صحابہ کے بارے میں بیہ جاننا بھی ضروری ہے کہ ان کا تعلق س

طبقہ سے ہے۔ انھوں نے آنخضرت التی ایک کو کب دیکھا۔ جوانی میں ' فنح مکہ سے پہلے یا فنح کے بعد 'یا یہ کہ کیا ان کا تعلق ان صحابہ سے ہے جو صغار اور کم من تھے۔ محدثین نے صحابہ کو بارہ طقبوں میں تقسیم کیا ہے۔ اس علم کی اہمیت اس لیے بڑھ جاتی ہے کہ

بعض مشائخ تابعبی کو صحابی فرض کر لیتے ہیں' اور صحابی کو تابعی۔ عالمیا

2 - علم المراسل: لعنی مراسل کے بارے میں پوری پوری واقفیت رکھنا۔ مرسل صدیث وہ ہوتی ہے جس میں ایک تابعی صحابی کا نام لیے بغیریہ کئے کہ آنحضرت طاق کیا ہے ہوں فرمایا' بشرطیکہ تابعی تک سلسلہ روایت اتصال سے اتصاف پذیر ہو۔ مراسل جمت میں یا نہیں' اس میں دو رائیں ہیں۔ ایک گروہ ان کو جمت گردانتا ہے اور ایک

گروه حجت نهیں قرار دیتا-

اہل مدینہ سے سعید بن المسیب' اہل مکہ سے عطابن الی رباح' اہل محر سے سعید بن الی ہلل' اہل محر سے سعید بن الی ہلل' اہل شام سے مکول الدمشقی' اہل بھرہ سے الحن بن الحن اور اہل کوفہ سے ابراہیم بن بزید النحعی مراسل کے باب میں مشہور ہیں۔ لیکن ان میں سعید بن المسیب کے مراسل کو صحت و صواب کے زیادہ قرین سمجھا جاتا ہے۔ کیونکہ ان کا شار فقمائے تجاز میں ان لوگوں میں ہوتا ہے جنہوں نے فقہ و ادراک میں نقدم حاصل کیا۔ تج تابعین کے ارسال کو ججت قرار دیا جائے گایا نہیں' اس میں اختلاف ہے۔ فقمائے کوفہ میں بعض نے اس کو ججت محمرایا ہے۔ لیکن بیہ صحیح نہیں۔ کیونکہ اس نوع کے مرسل کو معضل کہنا چاہیے' مرسل نہیں۔

۸ - حدیث منقطع کا علم: حدیث منقطع اس روایت کو کہتے ہیں جس میں ایک راوی کے چھوٹ جانے سے سلسلہ اساد میں انقطاع واقع ہو جائے - یہ حدیث مرسل سے مختلف ہے لیکن بہت کم حفاظ نے ان دونوں میں فرق و امتیاز کے حدود کو قائم رکھا ہے۔ اس کی تین قسمیں ہیں - پہلی قسم کی مثال ملاحظہ ہو:

حدثنا ابو عمر و عثمان بن احمد السماك ببغداد ---- حدثنا ابو ايوب بن سليمان اسعدى حدثنا عبدالعزيز بن موسى اللاجونى ابو روح عدثنا هلال بن حق عن الجريرى عن ابى العلاء وهو ابن الشخير عن رجلين من بنى حنظلة عن شداد بن اوس --- قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم: يعلم احدنا ان يقول فى صلوة اللهم انى اسئلك الثبات فى الامور و عزيمة الرشد و اسئلك قلبًا سليما ولسانًا صادقا و استغفرك لما تعلم و استغفرك لما تعلم و اعو ذبك عن شرما تعلم و اسئلك من خير ما تعلم -

ہم سے حدیث بیان کی ابو عمر و عثان بن احمد السماک نے بغداد میں 'ان کا کہنا ہے ' ہم سے حدیث بیان کی ابو ابوب بن سلیمان اسعدی نے 'ان کا کہنا ہے ' ہم سے حدیث بیان کی عبدالعزیز بن موی اللاجونی ابوروح نے 'ان کا کہنا ہے ' ہم سے حدیث بیان کی ہلال بن حق نے 'انھوں نے الجریری نے ابوالعلا سے ' ہم سے حدیث بیان کی ہلال بن حق نے نا ضوں نے الجریری سے اور انھوں نے اور بید ابن الشجیر ہیں۔ انھوں نے بی حفظلہ کے دو شخصوں سے اور انھوں نے شداد بن اوس سے۔ انھوں نے کما' آخضرت ملتا ہمیں نماز میں بڑھنے کے شداد بن اوس سے۔ انھوں نے کما' آخضرت ملتا ہمیں نماز میں بڑھنے کے

لیے یہ دعا سکھایا کرتے تھے۔ اے اللہ! میں تجھ سے تمام امور میں ثبات قدی کا طالب ہوں اور رشد و ہدایت میں عزیمت کا خواہاں ہوں اور قلب سلیم اور لسان صدق کا سائل ہوں اور تیرے انعامات پر شکر ادا کرنے کی توفق چاہتا ہوں اور یہ چاہتا ہوں کہ تو میری عبادت کو سنوار دے اور ان تمام لغزشوں پر بخشش کا امیدوار ہوں جنمیں تو جانتا ہے۔ نیز خیرو شرکے بارے میں جے تو جانتا ہے۔ نیز خیرو شرکے بارے میں جے تو جانتا ہے۔ تیز خیرو شرکے بارے میں جے تو جانتا ہے۔

اس میں انقطاع اس لیے واقع ہوا کہ ابو العلاء ابن التعجیر اور شداد بن اوس کے درمیان دو هخصوں کا ذکر ہے 'جن کے بارے میں یہ تصریح نہیں کی گئی کہ بیہ کون ہیں-

انقطاع کی دوسری شکل میہ ہے کہ سلسلہ اسناد میں کسی ایک راوی کا نام نہ لیا جائے۔ لیکن دوسری روایات سے اس مضمون کی تائید ہوتی ہو اور معلوم ہوتا ہو کہ میہ مخص کون ہے۔ اس صورت میں میہ انقطاع زائل ہو جاتا ہے۔ جیسے مثلاً اس روایت میں ہے:

اخبرنا ابو العباس محمد بن احمد بن محبوب التاجر بمرو حدثنا احمد بن يسار عدثنا محمد بن كثير انبانا سفيان الثورى حدثنا داؤد بن ابى هند حدثنا شيخ عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم - ياتى على الناس زمان يخير الرجل بين العجز والفجور فمن ادرك ذلك الزمان فليختر العجز على الفجور-

میں ابو العباس محمد بن احمد بن محبوب التاجر نے بتایا 'ان کا کہنا ہے کہ ہم ہے احمد بن بیار نے بیان کیا۔ ان سے محمد بن کثیر نے حدیث بیان کی 'ان کو سفیان الثوری نے بتایا۔ ان کا کمنا ہے 'ہم سے داؤد بن ابی ہند نے حدیث بیان کی 'اور الن سے ایک شخ نے ابی ہریرہ کے واسط سے روایت کی۔ ان کا کمنا ہے کہ آخضرت لیا ہے نے فرمایا لوگ ایک ایسے دور سے دوچار ہوں گے جس میں اکتیار دیا جائے گا۔ سوجو شخص اس ایک شخص کو عجز اور فجور کے بارے میں اختیار دیا جائے گا۔ سوجو شخص اس دور سے گزرے اسے چا ہیے کہ عجز کو فحور پر ترجیح دے ' یعنی عجز کو اختیار دور سے گزرے اسے چا ہیے کہ عجز کو فحور پر ترجیح دے ' یعنی عجز کو اختیار دیا جائے گا۔ سوجو شخص اس کرے اور فجور کا مرتکب نہ ہے۔

اس کی تائید ایک دوسری روایت سے ہوتی ہے اور یہ شیخ جس کا نام نہیں لیا گیا ابو عمر الجدلی ہے۔ اس نوع کے انقطاع پر محد ثین میں سے وہی گروہ آگاہ ہو سکتا ہے 'جو اس فن میں تبحر و مهارت رکھتا ہو۔ کیونکہ جب تک احادیث پر عبور نہ ہو' یہ معلوم کرنا آسان نہیں ہو تا کہ انقطاع کی یہ صورت کن روایات کے بل پر دور ہوئی ہے۔

انقطاع کی تیسری صورت میہ ہے کہ کوئی راوی جب اپنے شخ سے روایت کرے تو اس سے اس کا ساع ثابت نہ ہو۔ جیسے اس حدیث میں ہے:

حدثنا ابو النصر محمد بن يوسف الفقيه وحدثنا محمد بن سليمان الحضرمي حدثنا محمد بن سهل حدثنا عبدالرزاق قال ذكر الثورى عن ابي اسحق عن زيد بن يشيع عن حذيفه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان وليتموها ابابكر فقوى امين لا تاحده في الله لومة لائم و ان وليتموها عليا فهاد مهدى يقيمكم على طريق مستقيم-

ہم سے حدیث بیان کی ابو الصر محمد بن بوسف الفقید نے 'ان کا کہنا ہے 'ہم سے حدیث بیان کی محمد بن سلیمان الحضر می نے 'ان کا کہنا ہے 'ہم سے حدیث بیان کی محمد بن سل نے 'ان کا کہنا ہے 'ہم سے حدیث بیان کی عبدالرزاق نے۔ ان کا کہنا ہے توری نے ابو المحق سے روایت کی۔ انھوں نے زید بن شیع سے روایت کی اور انھوں نے حذیفہ سے۔ ان کا کہنا ہے کہ آنخضرت سلی لیا نے فرمایا: اگر تم خلافت کا بار ابو بکر کے کندھوں پر ڈالو تو یہ قوی اور امین ثابت ہوں گے۔ یہ اللہ کے معاملے میں کی ملامت کرنے والے کی ملامت کی پرواہ شیس کرتے اور اگر تم اس کا اہل علی کو قرار دو' تو وہ ہادی بھی ہیں اور مہدی بھی۔ یہ مصل صراط متنقم پر چلائیں گے۔

اس روایت کا سلسلہ اسناد اتصال کیے ہوئے ہے۔ الحضری اور محمد بن سل ثقنہ ہیں۔ یمال انقطاع دو مقام پر واقع ہوا ہے۔ ایک تو عبدالرزاق نے توری سے نہیں سنا۔ دو سرے توری کلابو اسحاتی سے ساع ثابت نہیں۔

9 - مسلسل کاعلم: حاکم نے اس کی تعریف بیان نہیں کی بلکہ اس کی آٹھ مثالوں کی وضاحت کی ہے۔ اور کہا ہے کہ یہ ہے تسلسل- ابن الصلاح نے البتہ اس کی

تعریف سے تعرض کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ یہ عبارت ہے، رواۃ کے سلسل اور توارد سے۔ یکے بعد دیگرے، کسی ایک صفت، لفظ یا حالت کے بارے ہیں۔ مثلاً سب کے سب سمعت فلانا کا انداز اختیار کریں، یا کوئی اور کیفیت بیان کریں۔ متن حدیث سے قطع نظریہ لازم نہیں کہ یہ کیفیت یا حالت جو رواۃ سلسل کے ساتھ بیان کریں بسرحال صحیح ہو، یعنی یہ ممکن ہے نفس حدیث صحیح ہو اگرچہ اس حالت یا کیفیت کا صحیح ہونا ضروری نہ ہو۔

•ا - حدیث معنعن کو جانا بھی علوم حدیث میں شار ہوتا ہے۔ یہ حدیث کی اس قتم کو کہتے ہیں جس میں کوئی راوی اپنے شخ سے اخبرنا اور حدثنا کے بجائے عن فلان کیے کہے کی یعنی یہ روایت فلال شخص سے مروی ہے۔ بااتفاق اہل نقل اس نوع کی روایت کو متصل ہی قرار دیا جاتا ہے 'بشر طیکہ رواۃ میں کوئی ایسا راوی نہ ہو جو تدلیس کا عادی

اا - حدیث معضل کا جاننا: معضل بفتح الصاد صحیح ہے - لغتہ اس کے معنی ایسے امرکے ہوتے ہیں جو شدید اور اشکال ہو - امام الحدیث علی بن عبداللہ المدینی کا کہنا ہے کہ معضل ایسی روایت سے تعبیر ہے جس میں ایک سے زیادہ راوی چھوٹ جائیں - یہ مرسل کے مختلف ثی ہے 'کیونکہ ارسال کا تعلق تابعین کے ساتھ مخصوص ہے ۔ بھی بھی ہوتا ہے کہ ایک طریق کے لحاظ سے روایت معضل ہو اور دوسرے طریق کے لحاظ سے روایت معضل ہو اور دوسرے طریق کے لحاظ سے مصل ۔

آبن العملاح کے نزدیک معفل سے مراد الی روایت ہے جس کے سلسلہ اسناد میں سے دویا دو سے زیادہ راوی چھوٹ جائیں۔ یہ منقطع روایت کی ایک قتم ہے۔ منقطع اور اس میں یہ فرق ہے کہ ہر معفل روایت منقطع ہے 'لیکن ہر منقطع معفل نہیں ہوتی۔ اس کی مثال یہ ہے کہ تبع تابعین یا اتباع تبع تابعین میں سے کوئی یہ کمہ دے کہ آخضرت مائیلیا نے فرمایا یا ابو بکر زائش اور عمر زائش نے کہا۔

ابو بکر نفر السنجری کا کہنا ہے کہ وسائط کاذکر کیے بغیر اگر کوئی راوی امام مالک کی طرح ہے کمہ دیتا ہے بلغنی عن ابی ھو یوۃ تو اس کا شار بھی معضلات میں ہوگا۔

عاكم نے اس مديث كو بھى معفل ٹھرايا ہے جے تبع تابعين ميں كوئى

راوی موقوفا روایت کر تا ہے' حالا نکہ وہ حدیث متصل اور مسند ہے۔

حافظ عراقی نے معفل کی تعریف میں کما ہے کہ وہ الینی روایت ہے جس کے سلمہ اساد میں دوراوی ساقط ہوں ' چاہے سلمہ اساد میں دوراوی ساقط ہوں ' چاہے سحابی اور تابعی ساقط ہوں ' بشرطیکہ سقوط ایک مقام پر ہو۔ اگر ایک راوی ایک جگہ چھوٹ گیا ہے ' اور دو سرا راوی ' دو سری جگہ ذکور نہیں ہوا ' تو اسے منقطع کمیں گے ' معفل نہیں۔

حافظ ابن عبدالبرنے ایک کتاب اس موضوع پر رقم فرمائی ہے جس میں موطا کے مرسلات' مقطعات اور معضلات کو موصولاً بیان کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ اس نوع کی سب روایات دراصل مرفوع اور مند ہیں۔

بعض محدثین کے کلام میں معضل کا اطلاق ایسی روایت پر بھی ہوا ہے' جس کے سلسلہ اسناد میں سے اگرچہ کوئی راوی ساقط نہیں ہوا۔ تاہم اس کے معنی میں اغلاق پایا جاتا ہے۔ ظاہر ہے اس موقع پر معضل کا لفظ اصطلاحی معنوں میں استعال نہیں ہوا' بلکہ لغوی معنوں میں استعال ہوا ہے۔ لعنی اس روایت کے قہم و ادراک میں شہید اشکال پایا جاتا ہے۔

17 - علم المدارج: اس سے مرادیہ جانا اور معلوم کرنا ہے کہ حدیث کے اپنے الفاظ کیا ہیں اور وہ کون ساحصہ اس میں ایسا ہے جو صحابہ کے قول سے تعلق رکھتا ہے یا کسی دوسرے راوی سے 'جو اس تلخیص یا تشریح و توضیح کی غرض سے درج ہوگیا ہے۔ اس کی مثال یہ حدیث ہے:

حدثنا ابوبكر بن اسخق الفقيه انبانا عمر بن جعفر السدوسى حدثنا عاصم بن على حدثنا زهير بن معاويه عن الحسن بن الحرعن القاسم بن مخيمرة قال احذ علقمة بيدى و حدثنى ان عبدالله و اخذ بيده و ان رسول الله على وسلم اخذ بيد عبدالله وعلمه التشهد فى الصلاة و قال قل التحيات لله والصَّلُوات فذكر التشهد قال اذا قلت هذا فقد قضيت صلاتك ان شئت ان تقوم فقم و ان شئت ان تقعد فاقعد-

ہم سے حدیث بیان کی ابو بکرین اسحاق الفقیہ نے 'ان کا کہنا ہے ہمیں بتایا عمر

بن جعفر السدوسى نے ان كاكمنا ہے ہم سے حديث بيان كى عاصم بن على نے ان سے حديث بيان كى عاصم بن على نے ان سے حديث بيان كى زمير بن معاويہ نے انھوں نے روايت كى الحن بن الحرسے اور انھوں نے روايت كى القاسم بن محيمرہ سے - ان كاكمنا ہے اثاث كے روايت ميں علقمہ نے ميرا ہاتھ پكڑا اور كماكہ عبداللہ نے جب حديث بيان كى تو انھوں نے بھى ميرا ہاتھ پكڑا اسى طرح آنخضرت ملتھ ليا نے عبداللہ كا باتھ پكڑا اور تشد سھايا - كما جب تم التحيات بڑھ چكو تو فارغ ہو تمارى نماز ہو چكى اب چاہو تو كھڑے ہو واؤ اور چاہو تو بيٹھے رہو -

اس میں تشہد سکھانے کا ذکر ہے وہ تو معنی حدیث سے متعلق ہے اور جہاں اس کا ذکر ہے کہ جب تم التحیات پڑھ چکو تو فارغ ہو' تو یہ عبداللہ بن مسعود کا قول ہے۔ اس کی تائید شانہ بن سوار کی روایت سے ہوتی ہے۔ اس نے اس بات کی وضاحت کی ہے کہ یہ زیادت عبداللہ بن مسعود کی جانب سے ہے۔ دار قطنی نے شانہ کی توثیق کی ہے اور کہا ہے کہ یہ لائق اعتاد ہے۔ ادراج کی تین قسمیں ہیں۔ بھی یہ حدیث کے اول میں واقع ہوتا ہے۔ کہ بھی درمیان میں اور بھی آخر میں۔

ابن سمعانی کا کمناہے کہ قصداً ادراج جائز نہیں'الایہ کہ تلخیص یا تشریح کے نقط نظرسے ہو۔ یعنی اگر کوئی جان بوجھ کر ادراج کا مرتکب ہوگا تو دہ ساقط العدالت قراریائے گا۔

اللہ البعین کے بارٹ میں علم و آگاہی: علم وادراک کی یہ نوعیت اس لیے اہمیت لیے ہوئے ہے کہ جو شخص تابعین اور ان کے طبقات سے آگاہ نمیں ہے' اس سے اس سہو و تسائل کا امکان ہے کہ تابعی کو صحابی قرار دے دے' یا صحابی کو تابعی سمجھ لے۔ یا یہ کہ تابعین اور تبع تابعین میں جو فرق و امریز کے حدود ہیں اِن کو قائم نہ رکھ سکے۔

قرآن ڪيم ميں ہے:

والسُّبقون السَّابقون الأولون من المهجرين والانصار والذين اتبعوهم باحسان رضى اللَّه عنهم ورضواعنه واعدلهم جَنْتٍ تجرى تحتها الانهر خلدين فيها ابدأ ذلك الفوز العظيم ٥ (تربيده)

اور جو لوگ سب سے پہلے ایمان لائے مماجرین میں سے بھی اور انصار میں سے بھی اور انصار میں سے بھی اور جضوں نے نیکو کاری کے ساتھ ان کی پیروی کی خدا ان سے خوش ہیں اور اس نے ان کے لیے باغات تیار کیے ہیں جن کے نیچ نہریں بہہ رہی ہیں۔ ہمیشہ ان میں رہیں گے۔ یہ بردی کامیابی ہے۔

#### حدیث میں ہے:

خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم-

سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جضوں نے میرا زمانہ پایا۔ اس کے بعد ان کا درجہ م ہے 'جو ان سے طع ہوئے ہیں اور اس کے بعد اس قرن کے لوگ بہتر ہیں جو ان سے طعے ہوئے ہیں۔

اس مدیث سے صحابہ اور تابعین کی فضیلت کا اندازہ ہو تا ہے۔

تابعین میں طبقہ اولی میں ان لوگوں کا شار ہوتا ہے جھوں نے صحابہ میں سے عشرہ مبشرہ کو دیکھا اور ان سے استفادہ کیا۔ جیسے سعید بن المسیب، قیس ابن ابی حازم' ابو عثان النهدی' قیس بن عباد' ابو ساسان حصین بن المنذر' ابو واکل بن سلمہ اور ابو رجاء العطاردی۔

طقه ثانيه ان لوگول پر مشمل ہے:

الاسود بن يزيد علقمه بن قيس ' مسروق بن الاجدع ' ابو سلمه بن عبد الرحل اور خارجه ابن زيد-

طبقه بالثه كااطلاق جن لوگوں ير موتا ہے ان كے نام يہ بين:

عامر بن شراجيل الشعبي، عبيد الله بن عبد الله بن عتبه اور شريح بن الحارث-

تابعین ہی کے زمرہ میں ان لوگوں کو بھی شامل سمجھا جاتا ہے 'جضوں نے جاہلیت سے تائب ہو کر اسلام قبول کیا۔ آنخضرت ملتی کیا کا زمانہ بھی پایا 'لیکن شرف صحبت سے محروم رہے۔ جیسے ابو رجاء اعطاردی 'ابو واکل الاسدی' سوید بن غفلہ اور ابو عثان النہدی۔

تابعین کتنے طبقات میں انقسام پذیر ہیں۔ اس میں اختلاف رائے ہے۔ مسلم نے کتاب الطبقات میں ان کی تعداد تین بتائی ہے۔ ابن سعد نے چار کی نشان وہی کی ہے

اور حاکم نے بندرہ کی۔

۱۲- انتاع تابعین سے متعلق جانا: تابعین کے بعد تع تابعین کا درجہ ہے۔ صحابہ کے بعد اس طبقہ کو طبقہ فاللہ سے تبیر کیا جاتا ہے۔ بیا او قات ایسا ہو تا ہے کہ بعض او قات ناوا فقی کی وجہ سے تبع تابعین کو ان کی علمی جلالت قدر شهرت کی بنا پر تابعی خیال کر لیتے ہیں اور ان کے مرویات کو مرسلات کے زمرے میں شار کرنے لگتے ہیں۔ اس غلط فنمی اور اشتباہ سے دامن کشال رہنے کے لیے ضروری ہے کہ ان میں اور تابعین میں فرق و امتیاز کے حدود کو محوظ رکھا جائے۔

تُعِ تَابِعِين مِين التحسين بن على بن التحسين بن على ابى طالب بناتِهُ كا نام نامی بھی ہے۔ ان کو التحسین الاصغر کما جاتا ہے۔ عبداللہ بن مبارک نے ان سے روایت کی ہے۔ ان کے علاوہ سلیمان الاحول اور سلیمان بن عبدالرحمٰن الدمشقی وغیرہم اس طبقہ میں شار ہوتے ہیں۔

ا اکابر کا اصاغر سے روایت کرنا: علم کی یہ نوعیت بہت اہم ہے۔ محدثین علیہ الرحمتہ بسا اوقات ان لوگوں سے بھی اخذ روایت کرتے ہیں جو مرتبہ میں ان سے کم درجہ کے حال ہوں۔ اس لیے کہ محدث کے معنی ہی یہ ہیں کہ وہ بلا اخمیاز ہر شخص سے اخذ روایت کرے جس کے پاس یہ روایت موجود ہو۔ چاہے وہ اس سے اونچ درجے کا ہو، چاہے مساوی درجے کا ہو۔ اور چاہے کم درجے کا۔ اس سے یہ شبہ ابھرتا ہے کہ شاید مروی عنہ کا مقام راوی سے اونچاہے حالا نکہ واقعہ میں ایسا نہیں ہوتا۔ مثلاً کیث اگر عبداللہ بن صالح سے روایت کریں تو یہ نہیں سمجھ لینا چاہیے کہ عبداللہ بن صالح کیا ابن العلیہ سے روایت کریں تو یہ نہیں سمجھ لینا چاہیے کہ عبداللہ بن صالح کیا ابن العلیہ کیث اور ابن الجربج سے رتبہ میں فائق ہیں۔

۱۱ - اولاد و صحابہ کے بارے میں علم: سب سے پہلے تو یہ معلوم ہونا چاہیے کہ آخضرت ملتی ہے کہ اولاد میں کون کون لوگ شامل ہیں اور کن سے روایت کرنا چاہیے کہ کیونکہ جمال تک مرویات اہل بیت کا تعلق ہے اس میں کوئی دو سو کے قریب مرد اور عور تیں شامل ہیں۔ اس کے بعد صحابہ 'تابعین اور اتباع تابعین کی اولادیں آتی ہیں۔ ان سب کے بارے میں متعلم مدیث کے لیے جاننا ضروری ہے تاکہ روایت کی صحت و تثبیت سے متعلق وثوق سے کوئی بات کی جاسکے۔

21- اصح الاسانيد كون كون بين: محدث كے ليے عدالت شرط ہے- عدالت كى معنى بيہ بين كه محدث مسلمان ہو، بدعات كا حامى نه ہو- اس كے ساتھ ساتھ اگر بي حافظ حديث بھى ہے تو اس سے اس كا درجہ بلند ہو جاتا ہے- محدثين صحابہ سے چونكه مختلف طرق سے مرویات نقل كرتے ہيں، اس ليے بيہ فيصله كرنا ازدياد علم كا باعث ہے كہ اساد ميں اجود، اور صحح تر سندكون ہے-

ائمہ حدیث کے حلقوں میں اس امریس اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ امام بخاری کی بیہ رائے ہے کہ اصح الاسانید کا اطلاق ان روایات پر ہوتا ہے 'جن میں مالک بن نافع سے اور نافع ابن عمر سے روایت کریں۔ ابو بکر بن ابی دارم نے اپنے بعض شیوخ کی وساطت سے ابو بکر بن ابی شیبہ کا بیہ قول نقل کیا ہے کہ اصح الاسانید میں روایت کے وہ تمام طرق شامل ہیں جن میں زہری' علی بن الحیین سے روایت کریں اور ان کے باپ حضرت علی بڑا تھ سے روایت کریں۔

احمد بن خنبل کی بین معین اور علی المدینی نه صرف او نیج ورج کے محدث ہیں بلکہ ان کا شار بلند پایہ نقادان فن میں بھی ہوتا ہے۔ ان میں ایک مرتبہ اس سوال پر ندا کرہ ہوا کہ اجو والاسانید کون کون ہیں۔

احمد بن حنبل كاكمنا تفاكد وه تمام اساد اجود واصح بين جنس زبرى سالم عدد اور سالم اپنے باپ سے روایت كريں اور على المدينى كى رائے تھى كه اجود الاسانيد كا اطلاق ان مرويات پر ہوتا ہے 'جن ميں ابن عون' محمد سے روايت كريں ' اور محمد عبيده سے روايت كريں اور عبيده حضرت على بڑاتھ سے۔

ائل بیت کے مرویات میں سے ان روایات کو اصح قرار دیا گیا ہے جو جعفر صادق سے بواسطہ محمد مروی ہوں' بشرطیکہ محمد اپنے باپ سے اور ان کے باپ این دادا سے اور ان کے دادا حضرت علی سے روایت کریں۔

چونکہ حضرت صادق کی بہت می غلط روایات منسوب بھی کردی گئی ہیں' اس لیے اس سلسلے میں میہ احتیاط ملحوظ رکھنا بہت ضروری ہے کہ ان سے روایت کرنے والا ثقہ ہو' اور اس کا دامن فکر وعمل' غلو اور بدعات کے ارتکاب سے داغ

دارنہ ہو۔ ۱۸ - ناسخ و منسوخ کا علم: اس سے مقصود اس امر کا جاننا ہے کہ کس خاص مسکلہ میں آنخضرت طاق کے آخر آخر کیا روش اختیار کی ہے اور کس سابقہ قول و عمل کو منسوخ ٹھسرایا ہے۔ ابو ابوب انساری سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: منسوخ ٹھسرایا ہے۔ ابو ابوب انساری سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: توضؤا مما غیرت النار۔

ان چیزوں کے کھانے کے بعد وضو کرو' جن میں آگ نے تغیر پیدا کیا ہے۔ تعنی جو چیزیں آگ پر پکائی یا تیار کی گی ہیں' ان کے استعال سے وضو

یسی جو چیزیں آگ پر پکائی یا تیار ٹی ٹی ہیں' ان کے استعال سے وصو ٹوٹ جاتا ہے۔ یہ قول ابتدا میں معمول بہ تھا۔ جابر سے روایت ہے:

كان أخرا لامرين رسول الله صلى الله عليه وسلم ترك الوضوء مما مست النار-

اس باب میں آپ کا آخری معمول بیہ تھا کہ آپ اس طرح کی چیزوں کے استعال سے وضو کا اعادہ نہیں کرتے تھے۔ ناسخ و منسوخ کا مسلہ ائمہ حدیث کے حلقوں میں جانا بوجھا مسلہ ہے اور اس کی کئی مثالیس کتب حدیث میں پائی جاتی ہیں۔

19 - الفاظ غریبہ کا علم: متون حدیث میں بعض ایسے الفاظ بھی آتے ہیں 'جو افتہ غریب یا غیر مانوس ہیں 'ان کی نشان وہی کرنا بھی فن حدیث کے نقطہ نظر سے بہت اہم ہے۔ بج تابعین میں سے مالک ' ثوری اور شعبہ نے اس فن پر خصوصیت سے گفتگو کی ہے۔ اول اول جن لوگوں نے اس موضوع پر کھل کر اظمار خیال کیا' ان میں نفر بن شمیل اور ابوعبیدالقاسم بن سلام کانام سرفرست ہے۔ بعض کی رائے میں اس فن سے متعلق پہلے پہل ابو عبیدہ معمر بن المشی نے ایک کتاب لکھی۔ اس کے بعد اس موضوع پر عبدالملک بن قریب الاصمعی نے ایک کتاب لکھی۔ اس کے بعد اس موضوع پر عبدالملک بن قریب الاصمعی نے اظمار خیال کیا اور دوسری صدی کے بعد اس فن پر مطرب کی ایک تصنیف کا بھی یتا چاتا ہے۔

۲۰ - احادیث میں افراد کا علم: اس کا مطلب سے ہے کہ روایات میں اس
 بات کا جاننا کہ کمال کمال ان میں تفرد اور اختصاص واقع ہوا ہے۔ اس کی تین
 فتمہ بدر

۔ ملی میں ایک سنت کے بارے میں کی صحابی سے ایک ہی شرکے رواۃ روایت کریں۔ جیسے کوفہ 'بھرہ 'مدینہ 'شام 'مکہ اور خراسان۔

۲۔ الیں روایات میں جو کسی ایک راوی سے مروی ہوں۔

س۔ ایسی روایات جن میں اہل مدینہ مثلاً اہل مکہ سے متفرد ہوں کیا اہل

خراسان اہل حرمین سے مختلف روش اختیار کریں-

۲۱ - مدلسین سے متعلق جاننا: یعنی ان روایات کے بارے میں علم و معرفت حاصل کرنا ، جن میں رواۃ نے تدلیس سے کام لیا ہو اور یہ نہ معلوم ہو کہ انھوں نے جو روایات کھی ہیں ان میں باقاعدہ ساع ثابت ہے یا نہیں۔ تابعین نے جو رقع تابعین وغیرہم کی ایک جماعت نے تدلیس اختیار کی ہے۔ امیر عبداللہ نے اس کو چھ خانوں میں تقسیم کیا ہے:

ا۔ مرکسین کاوہ گروہ جس نے ثقاۃ کے بارے میں تدلیس کی۔

الیکی روایات جن میں اس بات کا ذکر تو ہوتا ہے کہ فلاں شخص نے کہا لیکن ان میں ساع کی وضاحت نہیں ہوتی- الابید کہ بہ اصرار ان سے دریافت کیا جائے اور مراجعہ و ندا کرہ سے کام لیا جائے 'اس صورت میں بیہ بتا دیں کہ انھیں ساع حاصل ہے-

ایسے اشخاص کے بارے میں تدلیس اختیار کی جائے' جو مجمول ہیں۔ یعنی نہ تو یہ معلوم ہو کہ یہ کون ہیں اور نہ یہ معلوم کہ ان کا تعلق کس جگہ سے ہے۔ مجمولین سے بہت سے حضرات نے روایت کی ہے' جن میں سفیان اثوری' شعبہ ابن الحجاج اور بقیہ بن الولید جیسے ائمہ حدیث شامل ہیں۔ بقیہ کے بارے میں خصوصیت سے امام احمد بن صنبل کا کہنا ہے کہ اگر یہ مشہد کے بارے میں خصوصیت سے امام احمد بن صنبل کا کہنا ہے کہ اگر یہ

مشہورین سے روایت کریں تو ان کی روایت مقبول ہوگی' ورنہ نہیں۔ ایک گروہ ایبا ہے' جس نے ایسے اشخاص سے روایت کرنے میں کوئی

مضا کقہ نہیں سمجھا'جن پر محد ثین نے جرح کی ہے۔ انھوں نے روایات میں تدلیس سے بھی کام لیا ہے اور جن سے روایت کی ہے ان کے ناموں

اور کنیتوں کو بھی بدل دیا ہے تاکہ انھیں پیچانا نہ جاسکے۔ تدلیس کی ایک شکل یہ ہے کہ بعض رواۃ نے بعض شیوخ سے بہت کچھ

مد من کر ہوئی ہے ہوئی ہے ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہافات ہے اللہ اس کی اللہ ہوئی ہافات کے لیے اللہ کا م

۴\_

۳.

-- A

کہ وہ بیہ بتائیں کہ روایت کا کون حصہ ساع سے بہرہ مند ہے اور کون حصہ ساع سے محروم ہے۔

بعض رواۃ نے ایسے شیوخ سے روایت کی جن کو نہ تو انھوں نے دیکھا اور نہ سنا' لیکن اس کے باوجود اس کے اقوال کو ساع پر محمول کیا گیا' حالا تکہ ان شیوخ سے ان کاساع بالکل ثابت نہیں۔

اس تقیم سے بیہ ثابت ہو تا ہے کہ تدلیس کے گئی درجات و مراتب ہیں اور ہر درج کا تھم متعین و مختلف ہے' اور اس بات کا فیصلہ کرنا کہ تدلیس کن کن صورتوں میں گوارا ہے اور کن کن صورتوں میں گوارا نہیں' محدثین میں سے ماہرین فن کا کام ہے۔

بلاد اسلامی کے لحاظ سے دیکھا جائے تو اہل تجاز اور اہل مصر تدلیس کے مطلق قائل نہیں۔ اس طرح اہل خراسان اور اہل جبال یا اصبان اور بلاد فارس و خوزستان کے محد ثین میں مدلس پائے نہیں جائے۔ ہاں اہل کوفہ ہیں تدلیس البتہ عام ہے۔ اہل بھرہ میں سے کچھ لوگوں نے تدلیس اختیار کی ہے۔ بغداد کا دامن بھی جو عروس البلاد ہے اور جس خبیل القدر محد ثین پیدا کیے' تدلیس کے داغ سے پاک ہے۔ اس میں طبقہ سابعہ کا صرف ایک شخص الباغندی ہے جو تدلیس سے متم ہے۔ علوم مدیث کی فہرست بہت طویل ہے۔ ان میں فہ کور مباحث کے علاوہ اور مباحث بھی ہیں' جن سے محد ثین نے تعرض کیا ہے۔ مثلاً سے کہ روایات میں شذوذ کے کیا متی ہیں۔ سنن کے بارے میں اگر دو متعارض روایات میں شذوذ کے کیا متی ہیں۔ سنن کے بارے میں اگر دو متعارض روایات میں شوں جو صحت و سقم میں برابر ہوں تو اصحاب فہ اہب کیو کر ایک کو راج ہوں جو مرجوح قرار دیتے ہیں۔ ایک کون سی روایات ہیں' جو تعارض سے مبرا ہیں۔ اگر کوئی راوی کسی روایت میں فقمی الفاظ کا اضافہ تعارض سے مبرا ہیں۔ اگر کوئی راوی کسی روایت میں فقمی الفاظ کا اضافہ کرتا ہے تو اس کا علم کیو کر ہوتا ہے' اخذ علم سے متعلق محد ثین کن اصولوں کو ملح ظ رکھتے ہیں۔ فراکرہ حدیث کی کیا اہمیت ہے۔ اساد میں کہاں اصولوں کو ملح ظ رکھتے ہیں۔ فراکرہ حدیث کی کیا اہمیت ہے۔ اساد میں کہاں اصولوں کو ملح ظ رکھتے ہیں۔ فراکرہ حدیث کی کیا اہمیت ہے۔ اساد میں کہاں اصولوں کو ملح ظ رکھتے ہیں۔ فراکرہ حدیث کی کیا اہمیت ہے۔ اساد میں کہاں اس

کہاں تغییفات رونما ہیں۔ رواۃ میں وہ کون لوگ شامل ہیں جو رشتہ اخوت میں مسلک ہیں۔ صحابہ ' بابعین اور تیج تابعین وہ کون حضرات ہیں ' جن سے صرف ایک می شخص نے روایت کی ہے ' صحابہ تابعین اور تیج تابعین سے روایت کرنے والوں کا تعلق کن قبائل و شعوب سے تھا' یا ہیہ کہ محدثین کے اساء اور کنیتیں کیا کیا ہیں۔ روایات میں موالی اور ان کی اولادول کا کیا کیا حصہ ہے۔ رواۃ حدیث کی عمرول کی کیا گفیت ہے۔ تابعین اور تیج تابعین میں سے کون کون ہم عصر ہیں۔ آنخضرت ملتی ہیں۔ کے مغازی و سرایا کی تعداد کتنی ہے؟ وغیرہ۔



## حضرت ابو مربره معالتيه

وہ جلیل القدر صحابی جس نے اپنے وطن عزیز اور ا قرما کو خیر ہاد کہا اور مدينة الرسول مين آبيا، جو صح وشام اور سفرو حضر مين آخضرت التي يا ك ساته ربا جس نے اسلام کے ہمہ گیراصولوں کو اپنی آنکھوں سے عمل و کردار کے سانچوں میں و صلتے ہوئے دیکھا۔ اور وری نبوت اور علوم رسالت سے نہ صرف اینے دامن طلب و جبتی کو سنوارا اور آراستہ کیا' بلکہ ان کی اشاعت و فروغ کے لیے عمر بھر کوشاں بھی رہا۔ تجب ہے کہ بعض لوگوں نے اسلام کی اس عظیم مخصیت کو بھی بدف مطاعن اور موردالزام ٹھرایا- سب سے پہلے نظام نے زبان طعن دراز کی- اس کے بعد اس کی صدائے بازگشت گولڈ زیسر کی نام نہاد تحقیقات علمی میں سنائی دی اور پھر الزام تراثی کا به سلسله چل نکلا' اور احمد امین' ابوریه اور ان امتشراق زده حضرات بر جا کر ا نعتام کو پینچا، جنموں نے اسلام کو صرف مغرب کے نقط نظرے دیکھنے کی کو سش کی عالاتکه اسلام بجائے خود ایک دین اور مکمل نظام حیات ہے۔ یمی نہیں اسلام ایک جامع تہذیب اور علم وعرفان کا شاندار سرچشمہ ہے جس کے فیوض و برکات ہے پوری نوع انسانی بہرہ مند ہوئی' اور کتاب وسنت اس کا ماخذ و مصدر صیح ہے۔ مزید برآل اس کی اپنی ایک تاریخ ہے' اپنے علوم ہیں اور نفتر و روایتِ کے اپنے پیانے ہیں- چاہیے تو یہ تھا کہ یہ لوگ اسلام کو اسلام ہی کے آئینے میں دیکھتے اور اسلام کی ۔ مایہ ناز ہستیوں کے بارے میں اگر پچھ کہنا چاہتے تو ان اصولوں اور پیانوں کو سامنے رکھ کر کہتے 'کیکن ایبانہ ہوا کیونکہ ان کی نظریں استشراق کی جھوٹی چیک دمک ہے اس درجہ خیرہ ہو چکی تھیں کہ ان کے لیے اس کے سوا اور کوئی چارہ کار ہی نہیں رہا تھا کہ یہ تحقیق کی محنت طلب راہ کو چھوڑ کر تقلید کی آسان راہ اختیار کریں'اور اس طرح سوچیں جس طرح ان کے اساتذہ مغرب نے سوچا۔ جہاں تک نظام کا تعلق ہے' اس کی کمزوری یہ تھی کہ وہ کئر معتزلی تھا۔ اس لیے جب اس نے دیکھا کہ حضرت ابو ہریرہ بڑاتھ کی مرویات میں اس کے عقائد و مزعومات کی تائید نہیں ہوتی جو یونانی فلفہ پر مبنی تھے' تو اس نے ضروری سمجھا کہ احادیث رسول پر وار کرے اور حضرت ابو ہریرہ کو خصوصیت سے اپنے طعن و تشنیع کا نشانہ بنائے۔

رہے گولڈز برتو ان کے بارے میں اتنا کہ دینا کافی ہے کہ وہ پہلے بہودی ہیں اور پھر مستشرق- ان کی اسلام دشتی اظہر من الشمس ہے- انھوں نے ہر چند یہ کوشش کی ہے کہ ان کے تعقبات پر علم و تحقیق کے خوشما پردے پڑے رہیں۔ لیکن اہل علم سے بھلا ان کی ملمع کاریاں کیو تکر پوشیدہ رہ سکتی تھیں۔ آخر ان کے تبحراور علامگی کا بھرم کھل کر رہا۔

ان لوگوں کے متعلق ہم کچھ نہیں کہنا چاہتے 'جو اپنے ہاں کے خزائن علمی اور عدونات و اصول کو چھوڑ کر اہل مغرب کے چیچے ہو لیے۔ ان کو اس بنا پر معذور سمجھنا چاہیے کہ یہ دراصل کم مایہ لوگ ہیں' اور اپنی کہ مانگی اور مرعوبیت کی وجہ سے قطعا اس لائق نہیں کہ اسلامی مآخذ ومصنفات کی درختانیوں ہے کسب ضو کر سکیں۔ یہ لوگ اپنے تہذیبی تشخص کو کھو چکے ہیں۔ یہی وجہ ہے 'یہ اس مسلم حقیقت کو نہیں جان پائے کہ حدیث و سنت کی تشریحات کو تسلیم کے بغیر اس مسلم حقیقت کو نہیں جان پائے کہ حدیث و سنت کی تشریحات کو تسلیم کے بغیر شافت و تدن کا وہ حسین و جمیل نقشہ ترتیب ہی نہیں پاسکتا' جو اپنی جگہ ہم طرح تعین اور جامع ہے۔

ان لوگوں نے حضرت ابو ہریرہ بھتھ کی ذات گرامی پر کیا کیا اعتراض کیے '
ور کس کس انداز سے ان پر انہام و الزام کے تیر برسائے 'ان کی نشان وہی کرنے
سے پہلے یہ مناسب ہوگا کہ ہم ان کی اصلی صورت ناظرین کے سامنے پیش کر دیں
جس سے بخوبی اندازہ ہو جائے گا کہ آنخضرت ملتی ہے 'صحابہ اور تابعین کی نظروں میں
ان کا مقام و درجہ کیا تھا؟ اور در حقیقت یہ کن فضائل و مناقب سے انصاف پذیر

نام اور كنيت: مشرف به اسلام ہونے سے پہلے ان كاكيانام تھا'اس كے بارے ميں اختلاف آرا ہے- الحلبي نے چواليس كے قريب نام گنوائے ہيں ليكن جس قول کو مرج اور مشہور سمجھا جاتا ہے 'وہ یہ ہے کہ یہ جاہلیت میں عبد سمس بن صخر کے نام سے موسوم تھے۔ آنخضرت نے ان کا نام عبدالر حمٰن تجویز فرمایا۔ ان کا تعلق قبائل یمن کے ایک قبیلے دوس سے تھا اور ان کی والدہ کانام امیمہ صفیح بن الحارث تھا۔

ابو ہریرہ ان کی کنیت تھی۔ ہریرہ کے معنی چھوٹی می بلی کے ہیں۔ ترفدی
کی ایک روایت میں انھوں نے اس کنیت کی توجیہ یوں فرمائی ہے کہ میں بھیر بریاں
چرایا کرتا تھا۔ اس اثنا میں میں نے ایک بلی پال رکھی تھی' جس کو رات کے وقت کی
درخت کے پاس چھپا دیتا اور دن کو اسے یمال سے نکال لیتا اور پھراس کے ساتھ دن
بھر کھیلا اور جی بملاتا۔ اس پر لوگوں نے مجھے ابو ہریرہ لیتی بلی کا باپ کمنا شروع کر دیا۔
ایک روایت میں ہے کہ خود آنخضرت ساتھ کے اس حال میں دیکھے
کر اباہر کی کنیت سے نوازا۔ یمی وجہ ہے کہ یہ کنیت ان کو اس درجہ بھائی اور صحابہ
کے حلقوں میں اس درجہ مقبول ہوئی کہ زندگی بھریہ اس کنیت پر ہندور و نازاں

رہے۔ شکل و صورت: گندی لیکن نکھر تا ہوا رنگ' چوڑا چکلا سینہ' سرخ داڑھی' اور انگلے دو دانتوں میں فاصلہ تھا۔ زلفیں رکھتے تھے۔ خباب بن عروہ کا کہناہے کہ میں نے انھیں سیاہ عمامہ زیب سرکرتے ہوئے دیکھاہے۔

قبول اسلام: یہ اپنے وطن یمن میں الطفیل بن عمرو کے ذریعہ ۸ھ میں اسلام لا چکے تھے۔ اس کے بعد انھوں نے مدینۃ النبی کا رخ کیا' اور اس وقت یماں پنچ' جب آنخضرت غزوہ خیبر سے لوٹ رہے تھے۔ راستہ میں شوق و ولولہ کا کیا عالم تھا' اس کا اندازہ اس شعر سے کیجئے جو انٹائے سفر میں یہ پڑھتے جاتے تھے:

یا لیلة من طولھا و عنائھا علی انھا من دارالکفر نجت مدینہ میں آکر تعلیم کی غرض سے صفہ میں قیام کیا اور ہمیشہ کے لیے دامن نبوت سے وابستہ ہوگئے۔ اس وقت ان کی عمر تمیں سال کی تھی۔ اخلاق و شما کل: آنخضرت ملٹھیا سے تعلق خاطر عشق کے درجہ تک پہنچ گیا تھا۔ تمام مماجرین وانصارا پنے اپنے کاموں میں مصروف رہے۔ لیکن ان کی خواہش و آرزو کا

محور ہمیشہ حضور کامشاہدہ جمال رہتا۔

اور یمی بات بقول ان کے ان کا سرمایہ راحت اور آ تھوں کی محندک تھی۔ آخضرت طاقید کے بعد پر تکلف غذا ہے محض اس بنا پر مجتنب رہتے تھے کہ آخضرت طاقید نے بھی سیر ہو کر کھانا نہیں کھایا۔ ایک دفعہ مچھ حضرات نے بھی ہوئی بکری کی دعوت دی کیکن انھوں نے اس دعوت کو قبول کرنے ہے انکار کردیا۔ کیونکہ یہ جانتے تھے کہ آخضرت دنیا ہے اس عالم میں رخصت ہوئے کہ بھی بھو کی روئی بھی بھر پیٹ نہیں کھائی۔

آنخضرت ملتی ایم کے ساتھ جو عشق و شیفتگی تھی' اس کو انھوں نے آل رسول کے ساتھ بھی بر قرار رکھا۔ ایک مرتبہ حضرت حسن سے ملے تو کہا اپنے پیٹ کا وہ حصہ کھولیے جو آنخضرت ملتی کیا کا بوسہ گاہ تھا۔ آپ نے کپڑا مثایا تو ابو ہریرہ نے اس جگہ بوسہ محبت شبت کر دیا۔

آپ کا معمول تھا کہ دن میں روزہ رکھتے اور شب کو قیام فرماتے۔ بارہ ہزار سیسی روزانہ کرتے تھے اور کہتے تھے کہ اپنے گناہوں کے انداز سے شیعے کرتا ہوں۔ شبیع و تعلیل کا یہ سلسلہ شب و روز جاری رہتا۔ ایک تھیلی میں کنگریاں 'اور گھلیاں بھری رہتیں' ان پر یہ شبیع پڑھتے تھے' جب کنگریاں اور گھلیاں ختم ہو جاتیں تولونڈی پھر بھرلاتی' اور پھرذکرو فکر اللی میں مصروف ہو جاتے۔

نقرو مسكنت پر انھيں ناز تھا۔ آخضرت الله المجلم كى خدمت ميں اس حال ميں حاضرباش رہتے كہ بھوك انھيں ہے قرار رکھتی۔ امام التابعین ابن المسیب كاكہنا ہے كہ يہ كاروباد كے سليلے ميں اكثر بازار كا چكر لگاتے پھرجب گھر لوٹے تو پوچھتے كيا تممارے پاس بچھ كھانے كو ہے۔ جب گھر كے لوگ انكار كرتے تو كتے اچھا آج روزہ ہى سہی۔

حق گوئی و بے باکی ان کا شیوہ تھا' اور اس معاملہ میں ان کی جرات و جسارت بوے بروں کو خاطر میں نہ لاتی تھی۔ ان کا قیام مدینے میں تھا اور مروان میال کا والی تھا۔ ایک مرتبہ اس کے ہال تشریف لے گئے تو دیکھا کہ اس نے اپنا کمرہ تصویروں سے سجار کھا ہے۔ فرمایا! میں نے آنخضرت سٹی کیا سے سنا ہے کہ اس مخص سے زیادہ کون ظالم ہے جو میری مخلوق کی طرح مخلوق بناتا ہے (اگر وعوائے الوہیت

ہے) تو کوئی ذرہ' اناج یا جو پیدا کرکے تو رکھائیے۔

ایک مرتبہ مسجد نبوی میں کچھ لوگوں کے ساتھ تشریف فرما تھ 'مروان بھی اس مجلس میں موجود تھا۔ انھوں نے فرمایا 'میں نے صادق مصدوق سے سنا ہے کہ میری امت کی تباہی قریش کے لونڈوں کے ہاتھوں ہوگی۔

اسلام میں دیانت و امانت سب سے بڑا وصف ہے 'جے ہر مسلمان کو اپنانا چاہیے۔ حضرت ابو ہریرہ کا اس میں کیا مقام تھا' ان کی زندگی میں اس کی ایک جھلک دیکھتے۔ حضرت عمر بڑاتھ نے انھیں بحرین میں عامل کی حیثیت سے متعین کیا۔ جب وہ وہاں سے فارغ ہوئے تو دس ہزار کی خطیر رقم ان کے پاس تھی۔ حضرت عمر بڑاتھ کی نگاہ اضباب ان پر پڑی۔ بوچھا کہ اتن بڑی رقم کیسے جمع کرلی۔ ان کا کمنا تھا:

خيل نتجت و اعطيات تتابعت و خراج رقيق لي-

کھ تو گھوڑیوں نے بچ دیے' کھ عطیہ آئے' اور کھ غلاموں کے خراج سے وصول ہوا۔

تحقیقات کی گئ تو یہ بات حرف به حرف صیح ثابت ہوئی۔

حفرت عمر ہو گئی نے دوبارہ بحرین کی ولایت کی پیش کش کی کیکن انھوں نے معذرت کی- اس پر حفرت عمر ہو گئی نے فرمایا 'اس منصب کی حضرت یوسف میک نے آرزو کی 'جو تم سے بہر حال افضل تھے- انھوں نے جواب میں کہا' وہ تو پیغیبراور پیغیبر زادے تھے اور میں امیمہ کابیٹا ہوں- نیز مجھے تین چیزوں کا خدشہ ہے:

ان قول بغیر علم او اقضی بغیر حق وان یضرب ظهری و یشتم عرضی و ینزع مالی-

ر میں ہے کہ بغیر علم کے لب کشائی کروں' دو سرے یہ کہ بغیر تھم شرعی کے فیصلہ کروں' تیسرے یہ کہ بغیر تھم شرعی کے فیصلہ کروں' تیسرے یہ کہ مارا جاؤں' ہدف مطاعن بنوں اور میرا مال چھین لیا حائے۔

ایک روایت میں ہے کہ حضرت عمر ہوں گئے نے پوچھاتم نے منصب امارت کو کیسایایا۔ انھوں نے کہا:

بعثتني واناكاره ونزعتني وقداحببتها-

جب آپ نے مجھے اس منصب پر فائز کیا تھا' اس وقت میں اے اچھا نہیں

سمجھتا تھا اور اب جب آپ نے یہ عمدہ مجھ سے چھین لیا' میں خوش ہوں۔ فتن سے ہیشہ الگ تھلگ رہے' البتہ جب باغیوں نے حضرت عثان بڑاتھ کے گھر کا محاصرہ کر لیا تو اس وقت یہ ان کے گھر میں موجود تھے اور لوگوں کو ان کی امداد و اعانت پر آمادہ کرتے تھے۔

نه و عبادت کی فرادانیوں اور امارت و ولایت کی فتنہ سامانیوں نے نہ تو ان میں کبرو غرور پیدا کیا تھا اور نہ انھیں عبوسا قبطریراً بنایا تھا۔ خود بھی خوش رہتے تھے اور لوگوں کو بھی وہ اپنے مزاح و فکابات سے خوش رکھتے تھے۔ ایک مرتبہ لکڑیوں کا گھا پیٹے پر لادے ہوئے بازار سے گزر رہے تھے۔ اس اثنامیں ان کی نظر تعلیہ بن ابی مالک پر پڑی۔ ان کو مخاطب کرکے کما: اوسع الطریق للامید۔

راستہ چھوڑ دو' امیر(والی) آ رہے ہیں۔

بچوں کا مجمع دیکھتے تو اس میں گھس جاتے اور ان کے کھیل کود میں شریک ہو جاتے۔

ابو رافع سے منقول ہے ' مجھے ایک مرتبہ انھوں نے رات کے کھانے پر بلایا۔ چنانچہ حسب وعدہ میں ان کے ہاں پہنچا اور کھانے میں مشغول ہوا تو کہنے لگے: دع الغواق للامیر۔

بھائی سب سیجھ کھالو مگریہ ہڈی ''والی'' کے لیے چھوڑ دو۔

گویا دعوت گوشت کی تھی اور اسے بیہ گوشت سمجھ کر تناول کر رہے تھے- حالانکہ وہ صرف ٹرید تھا'جس کو تھی سے تیار کیا گیا تھا۔

بہت فیاض اور مہمان نواز تھے۔ الطفاوی کا کہنا ہے مجھے ان کے ہاں چھ مینے رہنے کا اتفاق ہوا۔ میں نے ان سے زیادہ کسی کو مہمان نواز نہیں پایا۔

علمی زندگی میں ان کا مقام- حضرت ابو ہریرہ چار سال تک آنخضرت کی رفاقت میں رہے اور اس دوران انھوں نے بہت کچھ سنا 'اور بردی حد تک سنت کے حقایق و رموز کو جانا بوجھا 'اور یہ دیکھا کہ اسلام کے نظام حیات نے اپنی روح و قالب کے ساتھ کس طرح عمل و تشریع کی فعال شکل اختیار کی- آنخضرت ساتھ کیا ان کی منزلت و درجہ سے واقف تھے۔ یمی وجہ ہے کہ آنخضرت ساتھ کیا نے جب العلاء

الحفرى كو بحرين بهيجاتو ان كو ان كے ساتھ كرديا 'تاكه يد امامت و تدريس كے فرائض انجام ديں۔ طلب علم ميں ان كے شوق و حرص كاكيا عالم تھا 'اس كو اس حديث كى روشنى ميں ديكھئے۔

ایک مرتبہ انھوں نے آنخضرت ملہ اللے سے وریافت کیا کہ:

من اسعد الناس بشفاعتك يوم القيمة-

قیامت کے روز کون خوش قسمت آپ کی شفاعت کا زیادہ مستحق قرار پائے گا؟

آپ نے فرمایا، تمماری جبتو اور حرص علی الحدیث کو دیکھ کر میں سمجھ گیا تھا کہ یہ سوال تم سے پہلے کوئی نہ کرے گا۔ علم ان کا اوڑ ھنا پچھونا تھا۔ دعا بھی مانگتے تو فراوائی علم کی۔ زید بن ثابت کا کہنا ہے، ایک روز میں اور فلال مخص مبحد میں بیٹے دعا اور ذکر اللی میں مصوف تھے کہ اتنے میں آنخصرت ملتی ہے تشریف لے آئے۔ ہم سب چپ ہو گئے۔ آپ ملی اس اجازت سب چپ ہو گئے۔ آپ ملی اس اجازت کے بیش نظر میں اور میرا ساتھی دعا میں مشغول ہو گئے۔ آنخصرت ملتی ہے ہماری دعا پر آمین کہتے جاتے تھے۔ پھر ابو ہر برہ نے دعا کی۔

اللَّهُمَّ اِتِي اسئلك ماسئلك صاحبالي واسئلك علمًا لا ينسى فقال صلى الله عليه وسلم المين-

اے اللہ! میرے دو ساتھی تجھ سے جو طلب کر چکے ہیں وہ مجھے بھی عطا کر- اور مزید برآں ایباعلم عطا کر' جو فراموش نہ ہو سکے۔

اس پر بھی آنخضرت ملٹھائیا نے آمین کئی۔ ہم سب نے کہا یا رسول اللہ! ہم بھی ایسے علم کے متمنی ہیں جو نسیان کے عمل دخل سے مبرا ہو۔ آپ نے فرمایا وہ تو دوسی نوجوان کامقدر بن چکا۔

حفرت ابو ہریرہ ہی سے یہ حدیث مروی ہے کہ ایک مرتبہ آمخضرت سلی کیا نے ان سے مخاطب ہو کر فرمایا:

لا تسئلني من هذه الغنائم التي يسئلني اصحابك؟

اپنے دو سرے ساتھیوں کی طرح کیا تم ان غنائم میں سے اپنے لیے پچھ طلب نہیں کرو گے؟

ان کا جواب کس درجہ اخلاص اور علمی لگن لیے ہوئے ہے:

اسئلك من تعلمني مما علمك الله

میری تو آپ سے میں استدعا ہے کہ آپ مجھے وہ سب کچھ سکھا دیں جس کی اللہ نے آپ کو تعلیم دی ہے۔

صحابہ رسول بھی ان کے علمی مرتبے سے اچھی طرح روشناس تھے۔ مسجد نبوی میں ان کی باقاعدہ نشست ہوتی 'جس میں یہ ان کے سامنے احادیث بیان کرتے اور مختلف سائلین کے فتوں کا جواب مرحمت فرماتے۔

معاویہ بن ابی عباس الانصاری سے منقول ہے کہ یہ عبداللہ بن الزبیر کے ساتھ بیٹے ہوئے تھے کہ اس انٹا میں محمد بن ایاس بن بکیر آئے۔ انھوں نے اس مخص کے بارے میں فتوی طلب کیا جس نے اپنی یوی کو وظیفہ جنسی اوا کرنے سے پہلے تین طلاقیں دے دیں۔ ابن الزبیر نے ان سے دریافت کیا۔ حضرت ابن عباس اس بات کو سن کر ابو ہریرہ کی طرف ملتفت ہوئے اور کہا:

افته يا ابا هريرة-

ابو جريره! تم اس كاجواب دو-

محمد بن سیرین کا کهنا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ کا معمول تھا کہ ہر جعرات کو ایک مجلس علمی کا انعقاد کرتے اور اس میں احادیث رسول لوگوں تک پہنچاتے۔

محول سے مروی ہے کہ ایک مرتبہ لوگوں نے ان سے احادیث سننے کے لیے اشتیاق ظاہر کیا اور اجماع کے لیے جگہ کا تعین بھی کرلیا۔ یہ حسب وعدہ وہاں پہنے 'اور رات بھر حدیثیں بیان کرتے رہے۔

حدیث کی روایت میں اس درجہ مختاط تھے کہ جب کسی مسئلہ میں اپنی رائے اور اجتماد کی روشنی میں کچھ کہتے تو ان واشگاف الفاظ میں اس بات کا اظمار کر دینا بھی ضروری خیال کرتے:

هذا من كسبى-

یہ میری اپنی دائے ہے۔

علم و معرفت کاایک ظرف تھے۔ کہا کرتے تھے کہ میں نے آمخضرت ملتی ہے علم کے دو ظرف پائے ہیں۔ ایک ظرف کی احادیث بیان کی ہیں' دوسرے کی نہیں' کیونکہ اگر دو سرے ظرف کو پھیلا دوں تو نرخرہ کاٹ دیا جائے۔ صوفیا کا خیال ہے' یہ احادیث توحید کے اسرار و رموز پر مشتمل تھیں۔ متکلمین ان کو اسرار دین سے تعبیر کرتے ہیں۔ لیکن محدثین کرام کا میہ فیصلہ ہے کہ ان کا تعلق سراسر فتن اور پیش گوئیوں سے تھا۔

حفرت ابو ہریرہ نہ صرف احادیث و سنن کے بہت بڑے حافظ تھے بلکہ انقان و ضبط میں بھی ان کا پایہ بلند تھا۔ ان کا قول ہے کہ میں آنخضرت کی رفاقت میں تین برس تک رہا۔ اس عرصہ میں میری را تیں اس طرح گزرتی تھیں کہ میں نے انھیں تین حصوں میں تقسیم کر رکھا تھا۔ ایک تمائی عبادات کے لیے وقف تھی۔ دو سری تمائی میں سونا' اور تیسری تمائی غراکرہ حدیث میں بسر ہوتی۔

مروان کے کاتب کا کہنا ہے کہ ایک مرتبہ مروان نے انھیں امتحان کی غرض سے بلوایا اور جمعے تخت کے نیجے بٹھا دیا۔ یہ حدیثیں بیان کرتے جاتے سے اور میں چیکے چیکے لکھتا جاتا تھا۔ دوسرے سال پر انھیں بلایا اور ان سے حدیثیں سنیں۔ یہ حدیثیں بلائم و کاست بالکل وہی تھیں جن کو ایک سال قبل بیان کیا گیا تھا۔ لطف یہ ہے کہ ترتیب بیان میں بھی کوئی فرق نہ آیا۔ ان کے شوق علم ' ذوق حدیث ' تلاش و جبح اور حفظ و صیانت سنن کے جذبے نے اس علم کو بلاکی وسعت عطا کر دی تھی۔ امام بخاری کا قول ہے کہ تقریباً آٹھ سو صحابہ و تابعین نے ان سے روایت کی۔ ان رواۃ میں فقہ و حدیث کے برے برے ائمہ شامل ہیں۔ جیسے:

بشربن نهيك الحسن البصري زيد بن اسلم أزيد بن ابى عتاب سعيد المقبري سعيد بن المسيب سليمان بيار شقى ابن ساح شربن جوشب عامرالشعبى عبدالله بن سعد مولى عائش عبدالله ابن عتبه اللذل عبدالرحم بن جرمز الاعرت عبدالعزيز بن مروان عروه بن زيير عطابن ابى رباح عطاب بن بيار واضى مدينه عمر بن ظده عمر بن ديار القاسم بن محمد فنيصه بن ذويب كثير بن مره اور محمد بن سيرين محمد بن المكدر مروان بن الحكم ميمون بن ممراز مها بن منه ابو ادريس الخولاني ابو عبد المقبري ابو صالح السمان وغيره-

حفرت ابو ہریرہ کثر الروایت ہیں۔ امام احمد نے اپنی مند میں ان کی سمرویات درج کی ہیں ، جن میں مررات بھی اچھی خاصی تعداد میں بائی جاتی

ہیں- امام بقی بن مخلد کی مسند میں ان کی ۵۳۷۳ مرویات مندرج ہیں اور صحیحی میں کل ۳۲۵ روایات مذکور ہیں-

جن روایات کو امام بخاری نے ان سے منفرداً بیان کیا ہے ان کی تعداد سام محد ثین نے اس کو تعداد سام سام محد ثین نے سام سام سے ان کے علم و فضل کے اعتراف میں صحابہ اور اعلام محد ثین نے بردی فیاضی سے کام لیا ہے۔ عبداللہ بن عمر کا کہنا ہے کہ ابو ہریرہ کو ہم سب سے بردھ کر آنخضرت ملتی ہے دربار گہزار میں رسائی حاصل تھی اور حدیث کے بارے میں ان کا علم سب سے زیادہ تھا۔

ایک روایت میں عبداللہ بن عمر کاب قول مذکور ہے:

ابو هريرة خير مني واعلم ما يحدث

ابو ہریرہ مجھ سے بمترین اور حدیث کے معاملہ میں اعلم الناس-

ابی بن کعب نے ان الفاظ میں ان کی تعریف کی:

كان ابوهريرة جرئيا على النبي صلى الله عليه وسلم يسئاله عن الاشياء لا نسئله عنها

ابو ہریرہ جبتو کے علم میں جری تھے۔ آنخضرت ملٹھیا سے یہ ایسے ایسے سوال کرتے جو ہم نہیں کریاتے تھے۔

جنازے کی مشایعت کے بارے میں انھوں نے ایک حدیث بیان کی۔ حضرت عبداللہ بن عمرنے اس پر حضرت عائشہ صدیقہ بڑاتھ سے استصواب چاہا۔ آپ نے فرمایا:

صدق ابو هريرة-

ابو ہریرہ نے سیج کماہے۔

طلحہ بن عبیداللہ کا قول ہے:

لاشك انه سمع مالم نسمع

اس میں کوئی شبہ نہیں۔ انھول نے آنخضرت سے وہ کچھ سنا جو ہم نے نہیں سنا۔ ابو صالح العمان نے کہا:

کان ابو ہریرہ من احفظ اصحاب محمد صلی الله علیه وسلم- ابو بریرہ آخضرت اللہ کے صحاب میں سب سے زیادہ حدیث کو یاد رکھنے والے

تھے۔ قریب قریب انمی الفاظ میں امام شافعی اور امام بخاری نے ان کے حفظ و انقان کاذکر کیا ہے۔

علامہ ذہبی اپنے تذکرے میں رقم طراز ہیں کہ ابو ہریرہ علم کا ظرف تھے۔ اور صاحب افغا ائمہ کے گروہ میں بلند پایہ رکھتے تھے۔ انسی کے مرد قا

حافظ ابن کثیر کا قول ہے:

كان ابو هريرة من الصدق والديانة والعبادة والزهادة والعمل الصالح على جانب عظيم-

ابو ہربرہ "صدق ' دیانت 'عبادت ' زہد اور عمل صالح میں بسرہ وافر رکھتے تھے۔

ابن حجر العسقلانی کہتے ہیں- ابو ہریرہ دخاتھ اپنے زمانہ میں سب سے برے حافظ تھے' اور صحابہ میں ان کے سواکسی نے بھی احادیث کا اتنا بردا ذخیرہ فراہم نہیں کیا۔

حفرت ابو ہریرہ کو خود بھی اپنے کمال کا احساس تھا۔ چنانچہ ایک مرتبہ اس کا اظہار بھی کیا۔ فرمایا۔ آنخضرت ملی کیا سے صحابہ میں کسی ایسے ہخص کو شیں جاتا'جس کو مجھ سے زیادہ احادیث حفظ ہوں۔

علالت و وفات: مشام بن عردة نے تقریح کی ہے کہ حضرت عائشہ بڑاتھ اور ابو ہریرہ بڑاتھ نے دم ہوئے۔ بیار پری کو بڑھ نے دم موئے۔ بیار پری کو بھوڑا اور راہی ملک عدم ہوئے۔ بیار پری کو لوگ آتے تھے اور صحت یالی کے لیے دعا کرتے تھے 'لیکن ان کی دلی کیفیت یہ تھی کہ اس دنیا سے ان کو کوئی دلچپی نہ رہی تھی۔ آرزو تھی تو صرف یہ کہ جس قدر جلد ممکن ہو اس زندان خاکی سے رہائی حاصل کریں اور عالم جاودانی کو سدھاریں۔

علالت کے دوران منازل آخرت کو یاد کرکے اگثر روتے تھے- کہتے تھے' میں دنیا کی دلفریبیوں سے محروم ہو جانے کے خطرے کے پیش نظر نہیں رو تا' رو تا اس لیے ہوں کہ شفر طویل ہے اور زاد راہ کم-

ولید نے نماز جنازہ بڑھائی' جنازے میں عبداللہ بن عمر اور ابوسعید خدری نے شرکت کی- حضرت عثمان رہائھ کے صاجزادوں نے کندھا دیا' اور جنت البقیع میں سپرد خاک کیا۔

تصحیح تر طرق روایت: اس مخون علم اور معدن حدیث سے متعدد لوگوں نے

روایت کی۔ سوال بیہ ہے کہ اس سلسلے میں اصح الطرق کا اطلاق کن وسائط و ذرائع پر ہو تا ہے۔ ابن المدینی کا کہنا ہے :

حماد بن زید عن ایوب عن محمد بن سیرین عن ابی هریرة کا طریق روایت علی الاطلاق زیاده صحت کا طال ہے۔

سلیمان بن داؤد نے اصح الاسانید کا سرچشمہ ان روایات کو قرار دیا' جو کی بن الی کثیر عن ابی سلمہ عن ابی ہریہ سے مروی ہوں-

ان کے علاوہ محدثین نے مندرجہ ذیل طریق کی بھی توثیق کی ہے اور ان کو صحیح تر طرق روایت ٹھسرایا ہے:

الزهرى عن سعيد بن المسيب عن ابي هريرة-

ابي الزناد عن الاعراج - عبدالرحمٰن بن هرمز عن ابي هرير٥-

مالك عن الزهرى عن سعيد بن المسيب عن ابي هريرة-

سفيان بن عينيته عن الزهرى عن سعيد المسيب عن ابى هريرة-

اسماعيل بن ابي حكيم عن عبيده بن سفيان الحضرمي عن ابي هريرة-

معمر عن همام بن منبه عن ابي هريرة-

یہ ہے حضرت ابو ہریرہ کی تصویر کا وہ تھی حرخ جس کی تاریخ احادیث اور سیر کی گاریخ احادیث اور سیر کی گابوں سے تاب کہ آنخضرت ملی کیا صحابہ اور اعلام تابعین کی نظر میں ان کایابہ کس درجہ بلند تھا۔

آیے! اب تصویر کا دوسرا رخ دیکھیں' اور اس بات کا جائزہ بھی لیں کہ برخود غلط اور علمائے مغرب کی تحریوں سے مرعوب و متاثر گروہ نے ان کی ذات گرامی کو کس کس پہلو سے ہدف تقید تھمرایا ہے۔ ان کے اعتراضات کا خلاصہ بیہ ہے:

ا۔ جاہلیت میں ان کاکیا نام تھا' اس میں شدید اختلاف پایا جاتا ہے۔ اس سے پہ چاتا ہے کہ یہ اپنی قوم میں قطعی غیر معروف اور غیر معزز مخصیت کے حال تھے۔

ں ۔ یہ آخضرت ملاہیم کی صحبت میں بہت کم عرصے تک رہے لیکن اس کے باوجود کثیرالروایت ہیں۔ باوجود کثیرالروایت ہیں۔

- س۔ ان کے ہاں احادیث کے ذخیرے کو قلم بند نہیں کیا جاتا تھا' بلکہ یہ صرف قوت حفظ کے بل بوتے ہر روایات بیان کرتے تھے۔
- ان کی روایات میں اس بات کا التزام نہیں پایا جاتا کہ یہ صرف وہی احادیث بیان کریں جو انھوں نے آنخضرت ساتھ کیا سے سنی ہیں کیونکہ یہ دوسرے صحابہ سے بھی روایت کرنے کے عادی ہیں۔
- محضرات حفیہ ان کو غیر فقیہ قرار دیتے ہیں اور ان کی روایت کو اس
   صورت میں رد کردیتے ہیں جب یہ قیاس کے خلاف ہو-
- ۲ سیر چونکه کثیر الروایت بین اس لیے واضعین حدیث کو خواہ مخواہ موقع ملا
   ۲ سیر چونکہ کثیر الروایت جموئی حدیثیں منسوب کریں-
- ے۔ حضرت عمر بناتھ نے انھیں اپنے عہد میں روایت و تحدیث کے عمل سے روک دما تھا۔

۸۔ انھوں نے بنی امیہ کی تعریف و حمایت کی ہے۔

جمال تک پہلے اعتراض کا تعلق ہے 'اس کی تہہ میں یہ شبہ پنمال ہے کہ چونکہ عمد جاہلیت میں ان کے نام کی تعیین تھیک ٹھیک نہیں ہو پاتی 'اس لیے یہ اپنی قوم یا قبیلہ میں مجمول الاسم یا غیر معروف شخصیت کے حامل تھے۔ یہ صحح ہے کہ ان کے نام میں اختلاف رونما ہوا ہے۔ لیکن اس سے کیا ہو تا ہے۔ کیا ہزاروں صحابہ جو اسلام کی آغوش میں آئے ان کے بارے میں ہمیں وثوق کے ساتھ معلوم ہے کہ جاہلیت میں وہ کس نام سے پکارے جاتے تھے؟

مزید برآل مورخین نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ ان کامشہور ترین نام عبد شمس بن صخرتھا' اور آنخضرت ملی کیا نے ان کا نام عبدالرحمٰن تجویز فرمایا۔

اس سلسلے میں دیکھنے کی اصل چیزیہ ہے کہ آیا مشرف بہ اسلام ہونے کے بعد بھی یہ پہلے کی طرح حامل الذکر اور گم نام ہی رہے یا شہرت و ناموری نے ان کے قدم چوے۔ اگر جاہلیت میں انھوں نے کوئی کارنامہ انجام نہیں دیا تو نہ سمی ، قابل غور نکتہ یہ ہے کہ دربار نبوت میں پہنچ کر انھوں نے کیا مقام حاصل کیا اور اکابر صحابہ نے ان کو کس وقعت و درجہ کا سزاوار سمجھا۔ ان کے زہد و ورع ' ذکا و حفظ اور دسرے اخلاق و شاکل کا ذکر گزشتہ صفحات میں پیم کر چکے ہیں۔ ان سب چیزول کو دوسرے اخلاق و شاکل کا ذکر گزشتہ صفحات میں پیم کر چکے ہیں۔ ان سب چیزول کو

فکرو نظر کے سامنے رکھیے اور پھر بتائیے کہ ان کی روشنی میں کیا یہ اعتراض کسی صورت میں بھی معقول اور شائستہ اعتنا ہے۔

اور کیا اس حقیقت سے چشم پوشی کی جاسکتی ہے کہ حضرت ابو ہریرہ کو عمد جاہلیت میں گم نام قرار دینے والے اسلام کے مزاج اور اس کے تهذیبی پیانوں سے قطعی ناواقف ہیں۔ انھیں معلوم ہونا چاہیے کہ اس دین کی رو سے کسی مخض کے محامد و فضائل کا معیار یہ نہیں کہ اسلام سے قبل معاشرے میں اس کے جاہ و مرتبت کا کیا عالم تھا' بلکہ یہ ہے کہ اسلام کی نعمت سے مالا مال ہونے کے بعد اس نے کیا کیا۔ کس طرح اس نے اپنی شخصیت کو محصارا اور سنوارا۔ کس طرح اس نے اپنی شخصیت کو محصارا اور سنوارا۔ کس طرح اس نے اپنی شخصیت کو محصات کو رسول کی اطاعت و اتباع میں اپنے اللہ سے عبودیت و بندگی کا رشتہ جو ڑا اور اس کے رسول کی اطاعت و اتباع میں کس درجہ وارفتگی و شیفتگی کا اظمار کیا۔ اس ذاویہ نظر سے دیکھئے تو حضرت ابو ہریرہ کی عظمت کا راز آسانی سے سمجھ میں آجائے گا۔

دوسرا اعتراض ان کی کثرت روایت کے بارے میں ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ باوجود اس کے کہ انصار و مہاجرین میں متعدد جلیل القدر صحابہ ایسے ہیں جنمیں آخضرت طاقع کی خدمت میں باریا بی کا فخر حاصل تھا' لیکن ان میں کوئی بھی ایسا نہیں جو کثرت روایت میں ان کا مقابلہ کرسکے۔ بظاہر یہ امر تعجب فیز ہے۔ اور خود حضرت ابو ہریرہ کو بھی اس کا احساس تھا۔ ان کا کہنا ہے کہ لوگ اس پر معترض ہیں کہ میں بہت حدیثیں بیان کرتا ہوں' حالا نکہ مہاجرین اور انصار ان حدیثوں کو بیان نہیں کرتے۔ مگر ان لوگوں کو اس بات کو بھی تو مد نظر رکھنا چاہیے کہ مہاجرین کو یہ موقع میں بہت میسر تھا' وہ تو بازاروں میں اپنے کاروبار میں مشغول رہتے۔ انصار کو اپنی زراعت کی فکر گئی رہتی۔ میں مسکین آدمی تھا' میرا تمام تر وقت آنخضرت ماٹھیا گئی فراعت کے بھی ان فراعت کے بھی ان خضرت میں میں اس وقت بھی دربار رسالت میں حاضر باش رہتا تھا۔ جب سے زیادہ مواقع طے۔ میں اس وقت بھی دربار رسالت میں حاضر باش رہتا تھا۔ جب یہ لوگ موجود نہ ہوتے تھے اور آنخضرت کے ان ارشادات کو یاد رکھتا تھا' جن کو یہ بھال دیتے تھے۔

کبار صحابہ بھی حضرت ابو ہریرہ کی اس توجیہ کی تصدیق کرتے رہتے تھے۔ ابو عامر کتے ہیں' میں حضرت طلح بن عبیداللہ کے پاس بیٹھا تھا کہ اس اثنا میں ایک صاحب نے آگر کھا کہ اے ابو محمد! یہ تو بتائیے کہ کیا یہ یمنی (ابو ہریہ) اقوال نبوی کا بڑا حافظ ہے یا تم لوگ - انھوں نے جواب میں کھا اس میں کوئی شبہ نہیں - ان کو بہت کی ایکی حدیثیں سننے کا موقع ملا 'جو ہم نہیں سن پائے - اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم لوگ صاحب جا کداد تھے - ہمارے گھربار اور اہل و عیال تھے ہم ان میں معروف رہے - صرف صبح اور شام کو آخضرت ملی ہی اس حاضری دیتے 'اس کے بعد لوٹ جائے۔ اور ابو ہریرہ مسکین تھے - ان مخصول سے یکسر آزاد تھے 'اس لیے آخضرت ملی ہی اور باتھ میں ہاتھ دیے ہیشہ ان کے ساتھ رہتے - اس میں کوئی شک نہیں 'ان کو سب ہاتھ میں ہاتھ دیے ہیشہ ان کے ساتھ رہتے - اس میں کوئی تھی یہ نہیں کہ سکتا کہ وہ انھوں نے آخضرت ملی ہی یہ نہیں کہ سکتا کہ وہ ایکی حدیثیں بیان کرتے ہیں جو انھوں نے آخضرت ملی حدیثیں بیان کرتے ہیں جو انھوں نے آخضرت میں اگر یہ آیت نہ ہوتی تو میں

ان الذين يكتمون ما انزلنا من البينات والهدى من بعد ما بينه للناس في الكتب اولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللعنون (البقره: ١٥٩)

جو لوگ جارے حکموں اور ہدایتوں کو جو جم نے نازل کی ہیں ' چھاتے ہیں باوجود میکہ جم نے ان لوگوں کے سمجھانے کے لیے اپنی کتاب میں کھول کو باوجود میکہ جم نے ان لوگوں کے سمجھانے کے لیے اپنی کتاب میں کھول کو بیان کردیا ہے ایسوں پر خدا اور تمام لعنت کرنے والے لعنت کرتے ہیں۔

ان تصریحات سے حضرت ابو ہریرہ کے متعلق یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ ان کو دو سرے صحابہ سے دبستان نبوت کی خوشہ چینی کے نسبتا زیادہ مواقع ملے۔ یہ دامان رسالت سے کچھ اس طرح وابستہ ہوئے کہ نہ صرف جیتے جی اس سے دست بردار نہیں ہوئے 'بلکہ جلوت خلوت' سفر' حضر اور غزوات و مہمات میں آنحضرت ملتی ہے برابر ہم رکاب رہے۔ وجہ ظاہر ہے۔ ان کے سامنے بجز حصول علم کے اور کوئی نصب العین ہی نہ تھا' جس کو بانے کے لیے یہ کوشال رہے۔ یہ نہ دولت و ثروت کے خواہاں تھے۔ نہ جاہ و جلال کے 'نہ مال تجارت سے دلچینی رکھتے ہوات و ثروت کے خواہاں تھے۔ نہ جاہ و جلال کے 'نہ مال تجارت سے دلچینی رکھتے اور نہ زراعت اور تھی باڑی سے کوئی سروکار۔ ایک ہی دھن ان پر سوار تھی' جو یہ تھی کہ آخضرت ملتی ہاڑی سے کہ و شمع روش کی ہے اس کی ایک ایک کرن کو بحفاظت تمام دو سروں تک پنچایا جائے' تاکہ وہ اس کی ضوء اور لوسے قلب و

زہن کو منور و متننیر کر سکیں 'اور بیہ دیکھ سکیں کہ آنخضرت ملا کیا کی زندگی کس نہج اور اسلوب سے بسر ہوئی 'اور عبادات سے لے کر معاملات تک میں آپ نے کیو کر ہدایت و رہنمائی کے فرائض انجام دیے۔

یہ درست ہے کہ صحابہ میں بعض حفرات نے ان کی کثرت روایت پر بظاہر تعجب کا اظمار کیا' لیکن اس کے بیہ معنی ہرگز نہیں کہ کسی نے بھی ان کی حکدیب کی یا روایات کے سلطے میں ان کو متم گردانا۔ میں وجہ ہے کہ انھوں نے جب اپنے کثیر الروایت ہونے کی ذکورہ بالا توجیہ بیان کی تو سب مطمئن ہوگئے' اور صحابہ و تابعین کی ایک بہت بری جماعت نے اس کے مرویات کو قدر و منزلت کی نظر ہے۔ یکھا۔

تیرا اعتراض یہ ہے کہ حضرت ابو ہریرہ بجائے اس کے کہ احادیث کو گلم بند کرتے اور قید تحریر میں لاتے 'اور پھراپ تحریری مسودے کو سامنے رکھ کر روایت کرتے 'اکثر اپنے حافظہ و ذاکرہ ہی پر اعتاد کرتے اور انہی کے بل پر احادیث بیان کرتے۔ سوال یہ ہے کہ اس بارے میں حضرت ابو ہریرہ منفرد کب ہیں۔ عبداللہ بن عمرو بن العاص کے علاوہ متعدد صحابہ کا یمی جانا بوجھا معمول تھا۔ جن لوگوں نے حدیث کی تاریخ پر سرسری نظر ڈالی ہے 'وہ بھی جانتے ہیں کہ صحابہ و تابعین میں اکثریت ایسے حضرات کی ہے جو احادیث کو رقم نہیں کرتے تھے۔ یمی نہیں 'ان کے بال کتابت و تحریر ہے کہیں زیادہ حفظ کو ترجیح دی جاتی تھی 'اس لیے کہ تحریر و کتابت بیل کتابت و تحریر ہے کہیں زیادہ حفظ کو ترجیح دی جاتی تھی 'اس لیے کہ تحریر و کتابت بشرطیکہ حافظ حدیث امانت و صدق میں مشہور ہو 'اور حفظ و انقان میں بلند پایہ ہو۔ بشرطیکہ حافظ حدیث امانت و صدق میں مشہور ہو 'اور حفظ و انقان میں بلند پایہ ہو۔ اسی بنا پر بعض علماء اصول کا کمنا ہے کہ جب دو حدیثوں میں تعارض رونما ہو تو و کھا جائے گا کہ ان میں کون مسموع ہے اور کون کمتوب۔ مسموع کو کمتوب پر ترجیح دی حائے گا کہ ان میں کون مسموع ہے اور کون کمتوب۔ مسموع کو کمتوب پر ترجیح دی حائے گا۔

اس اعتراض کی متہ میں دراصل میہ شبہ کار فرما ہے کہ اتنی ساری اعادیث کو ذہن میں محفوظ رکھنا کیو نکر ممکن ہے لیکن میہ معترضین اس بات کو بھول جاتے ہیں کہ حفظ و ذاکرۃ کی استواری و محکمی عربوں کا وہ قومی اقمیاز تھا' جس پر وہ ہمیشہ نازاں رہے۔ یمی وجہ ہے کہ صحابہ 'تابعین اور محد ثمین میں ایسے لوگوں کی کمی نہیں 'جو غیر معمولی حافظ سے بہرہ مند تھے۔ امام بخاری کو تین لاکھ احادیث مع اسادیاد تھیں۔ امام احمد بن حنبل کے بارے میں کما جاتا ہے کہ چھ لاکھ احادیث ان کے سینہ صافی میں محفوظ تھیں' اور ابی زرعہ سے متعلق منقول ہے کہ انھیں سات لاکھ احادیث حفظ تھیں۔ اور پھر دبستان احادیث سے نکل کر اگر ادب و شعر کی وادی میں قدم رکھیے تو یہاں متعدد ایسے افراد و کھائی دیتے ہیں' جو نہ صرف عربی نظم و نٹر پر عبور و قدرت بہاں متعدد ایسے افراد و کھائی دیتے ہیں' بو نہ صرف عربی نظم و نٹر پر عبور و قدرت رکھتے تھے بلکہ ہزاروں اشعار اور نٹر کی بہت بڑی مقدار پر ان کو استحفار حاصل تھا۔ اممعی ہی کو لے لیجئے۔ رواۃ کا کہنا ہے کہ پندرہ ہزار اشعار ان کو زبانی یاد تھے۔ اور دور کیوں جائے۔ ہمارے دور ی کے دو فاضل بزرگ علامہ شطقی اور علامہ عبدالعزیز محمدی الیے ہیں جو اپنے غیر معمولی حافظ کی وجہ سے مشہور ہیں۔

اول الذكر كو علاوہ جاہليت كے تمام اشعار كے ابو العلا المعرى كا پورا كلام ازبر تھا' اور ثانی الذكر سے جب ايك مجلس ميں پوچھا گيا كه آپ كو جاہليت اور عمد اسلامى كے كتنے اشعارياد ہيں' تو انھوں نے فرمایا' قریب قریب ایک لاكھ-

ان شواہد سے غور سیجئے تو صرف حضرت ابو ہرریہ کی استعداد حفظ قطعی محل اعتراض و استعجاب نہیں رہتی۔

چوتھ اعتراض کے بارے میں ہمیں اس کے سوا کچھ نہیں کہنا ہے کہ یہ بھی معمولات صحابہ میں سے ہے کہ وہ ایک دو سرے سے بلا محابہ روایت کریں۔
اگرچہ ان کو آخضرت سلتھ ہے ہے کہ وہ ایک دو سرے سے بلا محابہ روایت کریں۔
محدثین کی اصطلاح میں مراسل صحابہ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اور احادیث کی یہ نوعیت محدثین کے بال متند اور جمت سمجھی جاتی ہے۔ کیونکہ صحابہ سب کے سب عدول بیں اور کوئی بھی ان میں ایبا نہیں' جیسے متم گردانا جائے یا ان کو اس معاملے میں کازے قرار دیا جائے۔

حضرت انس بخالف سے مروی ہے:

ماكل مانحدثكم به عن رسول الله سمعناه منه ولكن لم يكن يكذب بعضا بعضاً-

وہ تمام حدیثیں جو ہم آنخضرت ملٹھیا سے روایت کرتے ہیں ضروری نہیں کہ سب کی سب ساع ہی پر بنی ہوں- (یعنی ہم ایک دوسرے سے روایت کرنے میں کوئی حرج نہیں محسوس کرتے) لیکن ہم میں سے کوئی ہخص بھی دو سرے کی تکذیب نہیں کرتا۔

اس کا صاف صاف مطلب ہے ہے کہ خود صحابہ کے حلقوں میں ہے جانا بوجھا اصول رائج تھا کہ الصحابة کلهم عدول اور الی روایات پر بغیر کی شک و شبہ کے اظہار کے مرتقدیق ثبت کی جاتی تھی' جو آنخضرت ملٹی کیا سے بالواسطہ مردی ہوں' اور ان میں ساع کا ذکر نہ ہو۔

یانچویں اعتراض کا منشا ہیہ ہے کہ چونکہ حضرات حنفیہ حضرت ابو ہریرہ رہائٹہ کو فقیہ تشکیم نمیں کرتے' اس لیے ان کی مرویات کو جب وہ قیاس صحیح سے ہم آہنگ نہ ہوں' رد کر دیتے ہیں۔

یہ الزام دو وجہ سے غلط ہے۔ ایک یہ کہ جمہور حنفیہ اس بات کے قائل ہیں کہ یہ خبر بسر حال قیاس کے مقابلے میں زیادہ قابل استناد ہے' چاہے راوی فقیہ ہو' یا غیر فقیہ- امام شِافعی' امام احمد بن حنبل اور اہل اصول میں سے اکثر کی رائے یمی ہے ، حتی کہ فخر الاسلام اور ان کے صاحبین ابن ابان اور ابو زید کاموقف بھی یمی ہے کہ حدیث و خبر کو قیاس پر تقدم حاصل ہے۔ ہاں اگر حدیث قیاس و رائے کے تمام پیانوں کے خلاف ہو اور اس سے قیاس و رائے کی راہیں یکسر مسدود ہو جاتی ہوں نو اس صورت میں البتہ قیاس کو مقدم ٹھمرایا جائے گا۔ ان کی رائے میں حدیث مصراة 'جو حضرت ابو ہررہ می اللہ سے مروی ہے 'چونکہ بالکلیہ قیاس ورائے کے تقاضول سے متصادم ہے' اس لیے لائق قبول نہیں۔ حدیث "مصراة" يول ہے: لا تصروا الابل والغنم من ابتاعها بعد ذلك فهو بحير النظرين بعد ان يحلبها فان رضي امسكها - و ان سخطها ردها - وصاعًا من تمر-او نٹنی اور بھیر بکری کا دودھ روک نہ رکھو۔ جو شخص اس کے بعد بھی ان میں ہے کسی کو خرید لیتا ہے اور اس سے دورھ حاصل کر لیتا ہے۔ اس کے لیے رو راستے ہیں۔ یا تو اس سودے پر اگر خوش ہے تو اسے اپنے قبضے میں رکھے۔ اور اگر خوش نہ ہو تو مالک کو ایک صاع تھجور دے کراہے لوٹا دے۔ لخرالاسلام اور ان کے صاحبین کا کہنا ہے کہ ندکورہ صورت میں

جب کہ مشتری سودا فنخ کر دیتا ہے دودھ کا حصول ایک طرح کی تعدی یا زیادتی ہے جس کی تلافی با بالمثل ہوتی ہے یا نفتری کی شکل میں اور اس حدیث میں چو نکہ ان میں سے کوئی صورت اختیار نہیں کی گئ اس لیے یہ قیاس ورائے کے معیار پر پوری نہیں اترتی۔

ہماری رائے میں اس حدیث کے بارے میں یہ انداز قر صحح انہیں۔ یعنی یہ کہ اس کو جملہ فقمی توجیہات کے منانی قرار دیا جائے اور یہ کما جائے کہ اس سے رائے اور قیاس کے دروازے بالکلیہ بند ہو جاتے ہیں۔ اس لیے کہ شری اعتبار سے جزئیات و فروع میں بھی تو مصرحہ علل و اسباب کی بنا یہ کہ شری اعتبار سے جزئیات و فروع میں بھی تو مصرحہ علل و اسباب کی بنا یہ حصلحت بنیاں ہے کہ فریقین میں چو نکہ اس مسلہ میں نزاع اور اختلاف رونما ہے' اس لیے اس کو ایسے طریق سے نمٹایا جائے جو حد درجہ سل اور آسان ہو' اور ظاہر ہے کہ حدیث مصراۃ میں جھڑے کو نمٹانے کی جو صورت پیش کی گئی ہے وہ حد درجہ آسان اور سمل ہے۔ نیز اس بات میں یہ جیز بھی جانے کی ہے کہ امور و معاملات میں سمولت و یسر کو ملحوظ رکھنا اسلای قانون و تشریع کا وہ امتیاز ہے جس میں کوئی خدہب اس کاشریک و سمیم نہیں۔ اس نقطہ نگاہ سے دیکھئے تو حدیث مصراۃ کی فقمی توجیہ آسانی سے سمجھ میں اس نقطہ نگاہ سے دیکھئے تو حدیث مصراۃ کی فقمی توجیہ آسانی سے سمجھ میں آسکتی ہے۔

دوسری وجہ جس کی بنا پر ہم اس اعتراض کو درخور اعتنا نہیں سجھتے ' یہ کہ حضرت ابو ہریرہ بڑا تر کبار صحابہ کی زندگی میں صاحب نتوی کی حیثیت ہے مشہور تھے۔ چنانچہ قریباً ہیں سال تک معاشرہ میں پیش آمدہ مخلف ماکل کے بارے میں یہ فتوے دیتے رہے۔ ہی وجہ ہے ' ابن حزم نے صحابہ میں جن تیرہ صاحب فتویٰ کاذکر کیا ہے ' ان میں ان کا نام نامی بھی ورج ہے۔ میں جن تیرہ صاحب فتویٰ کاذکر کیا ہے ' ان میں ان کا نام نامی بھی ورج ہے۔ مسلم زیر بحث کی تفصیل کے لیے اس نکتہ پر غور کرنا ضروری ہے کہ جس شخص کو یہ فخر ماصل ہے کہ اس نے احادیث رسول کا بہت بڑا ذخیرہ جمع کیا اور امت تک پنچایا ہے وہ فقی بصیرت و تدبر سے کیونکر محروم رہ سکتا

لیا علم حدیث فی ذاته نقه و تدبر یر مبنی نهیں کیا حکمت نبوی کے مطالعے ' مذریس اور مزاولت سے غور و فکر کے داعیے آپ سے آپ نہیں ابھرتے اور تعقل و تفہیم کے دریچے خود بخود وا نہیں ہوتے۔ یعنی کیا علم حدیث کے حصول کے معنی صرف الفاظ و حروف کے ضبط و اتقان کے ہیں' جن کی تہہ میں کوئی اصول ' کوئی پیانہ اور حکمت بائی نہیں جاتی- یا دوسرے لفظوں میں محد ثین سے مراد صرف یہ ہے کہ یہ لوگ "صیادلہ" کی حیثیت ر کھتے ہیں 'جو دواؤں اور جڑی بوٹیوں سے اپنی دکان سجاتے ہیں- اور یہ مقام فقهاء امت کو حاصل ہے کہ وہ اطبا اور معالج ہوں۔ اور ان دواؤں اور جڑی بوٹیوں کو سلیقے سے برتیں' اور استعال میں لائیں- ہمارے نزدیک حدیث وفقہ کے مابین سے غیر منطق تقسیم ہے۔ حدیث جمال روایت سے تعبیر ہے وہاں چونکہ اس کا انتساب آخضرت ملی اس سے جن کا ہر تھم حکمت و دانش پر مبنی ہے' اس لیے یہ فکر و نظر کی ایک روشنی بھی ہے اور اس کے تعلیم و تعلم اور اس کی غواصی مطالعہ سے انسان میں وہ ملکہ و ذوق بھی پیدا ہو تا ہے جو مسائل کے حل و کشود میں مددگار ثابت ہو تا ہے۔ جن لوگوں نے احادیث کا بغور مطالعہ کیا ہے وہ اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ ان میں صرف احکام و اوا مر ہی پائے نہیں جاتے ' بلکہ وہ اصول ' پیانے اور وہ معیار بھی فدکور ہیں 'جن کے بل پر فقها کرام نے آئندہ چل کر تشریع و تقنین کے بیش قیمت خرائن ترتیب , یے۔ ان کا مطلب سے ہے کہ محدثین اور فقهامیں جو فرق ہے وہ سے نہیں کہ ہر اعتبار سے بیہ دو الگ الگ اور باہم مخالف گروہ ہیں' بلکہ اس کے برعنس ان میں فرق و امتیاز کی نوعیت رہے کہ محدثین نے آگر احادیث کی عمومی روح اور معنی کو سمجھ کر مختلف احوال اور مناسبتوں میں استدلال و استنباط سے کام لیا ہے تو فقهانے اس روح و معنی کو باقاعدہ فن کی روشنی میں متعمین کیا ہے۔ گویا ان دونوں میں فرق نوعیت نا جو ہر و اساس کا نہیں' کیفیت کا ہے۔ معنی و دلیل کا نہیں اصطلاح و فن کا ہے۔

میں معتبار سے بھی غلط ہے کہ حضرت ابو ہریرہ کو غیر فقیہ قرار دینا اس اعتبار سے بھی غلط ہے کہ ان کی حثیت صرف راوی یا حافظ حدیث کی نہیں ' ایسے مقتدر اور سربر آوردہ صحابی کی ہے، جضوں نے آنخضرت ملتی ایک ادابائے دلنواز کو بہت قریب سے دیکھا، اور وحی اور تنزیل کی ضو فشانیوں سے براہ راست استفادہ کیا۔ اس پر مستزاد یہ کہ انھوں نے آنخضرت ملتی کی ارشادات و اقوال کو نہ صرف سنا اور یاد رکھا لکہ اس پس منظر اور موقع محل کو بھی بچشم خود دیکھا کہ جس کے پیش نظر ان کے اظہار و بیان کی آنخضرت ملتی کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اس پیش نظر ان کے اظہار و بیان کی آنخضرت ملتی کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اس لیے یہ خوب جانتے تھے کہ مختلف احادیث و روایات کا محل اطلاق کیا ہے۔ ان کو کس محمل پر محمول کرنا چا ہیے۔ دین کے معاطے میں یمی وہ تفقہ و بصیرت ہے، جس سے معزت ابو ہریرہ والتی بسرحال بسرہ مند تھے۔

چھٹا اعتراض اس وضع و تزور سے متعلق ہے جس کو حضرت ابو ہریرہ مناتقہ کے بعد آنے والے بعض غیر ذمہ دار رواۃ نے اختیار کیا۔ اس اعتراض کو پہلے بہل گولڈ زیبرنے اچھالا' اور اس کے بعد احمد حسین نے اسے بڑے طمطراق سے پیش کیا۔ لیکن سوال یہ ہے کہ اس میں حضرت ابو ہریرہ کا کیا قصور ہے اور صرف انہی کو اس بارے میں کیوں مدف طعن ٹھرایا گیا ہے۔ کیا وضاعین نے حضرت عمر بنائتہ 'حضرت عائشہ بنائتہ 'حضرت عبداللہ ابن عمر بنائتہ حضرت جابر بزائقه اور حضرت انس بغالقه کی شهرت و مقبولیت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ان کی طرف میسر غلط اور جھوٹی روایات منسوب نہیں کیں' اور کیا تاریخ کابیہ ہمہ گیرالمیہ نہیں کہ جب بھی کوئی شخص' تفییر حدیث یا ادب و شعر کی دنیا میں ناموری حاصل کرتا ہے تو کچھ لوگ نہ صرف ان اشخاص کے متعلق غلط فہمیاں بھیلاتے ہیں بلکہ ان فنون میں اپنی ذاتی آرا کو داخل کر دینے کی ندموم کو شش بھی کرتے ہیں۔ اور اس طرح الحاق' اختلاق اور وضع و تزویر کے ایسے ایسے عجیب و غریب نمونے سامنے آتے ہیں' جن کو اگر صحیح مان لیا جائے تو ان سے ان بلند مرتبہ حضرات کا تشخص ہی معرض شک میں بر جاتا ہے۔ لیکن خدا کا شکر ہے کہ محدثین کرام نے ہمیں اس ابتلا سے بچالیا ہے۔ انھوں نے روایات و احادیث کی جانچ پر کھ کے لیے ایسے جیجے تلے اور منظم و معقول طریق کار کی نشاندہی کی ہے جو بجائے خود ایک سائنس ہے اور اسے اس طرح سکیل و اتمام کی منزلوں تک پہنچایا ہے کہ اس کو اختیار کرنے کے

بعد اس بات کا قطعی احمال باتی نہیں رہتا کہ کوئی موضوع حدیث اہل علم کی نظروں سے او جھل رہ سکے۔ یا کوئی جھوٹا اور وضاع شخص محدث و راوی کالبادہ او ڑھ کر نقابت و استناد کے پر شکوہ درجہ پر فائز ہو جائے۔ ہر شخص جس نے حدیث و رجال کی کتابوں کا مطالعہ کیا ہے' اس حقیت ہے آگاہ ہے کہ محدثین نے ہر دور میں ان لوگوں کو بے نقاب کرنے اور ان کے مذموم عزائم کو واشگاف طور پر بیان کرنے میں کوئی کر اٹھا نہیں رکھی' جنھوں نے احادیث و روایات کی مقدس امانت میں خیانت کا ارتکاب کیا یا لوگوں کو دھوکا دیا ہے۔ روایات کی مقدس امانت میں خیانت کا ارتکاب کیا یا لوگوں کو دھوکا دیا ہے۔ کی نہیں من حضات نے ازراہ احتیاط صحابہ و تابعین کے بارے میں اس بات کی بھی وضاحت کر دی کہ ان کے کون کون تون خلاقہ ایسے ہیں' جن پر ان کی مرویات کے سلسلے میں اعتماد کیا جا احادیث کے سلسلے میں امنی درکھیے' اور پھرا کیائداری سے بتائے کہ ان کو ملحوظ و مرعی رکھنے ہے کیا احادیث کے سلسلے میں وضع و افترا کی کو ششیں کی مرطے میں بھی بار آور ہو سکتی ہیں' جن کو اہل اہواء اور بندگان ہوس نے روا رکھا۔

آگر جواب نفی میں ہے' اور یقیناً نفی میں ہے تو اس کے معنی سے ہیں کہ ہمارے پاس ایسے علمی ذرائع موجود ہیں' جن کی مدد سے ان کی مرویات میں سے صبح کو غیر صبح سے الگ کیاجا سکتا ہے۔ اور وثوق سے کما جا سکتا ہے کہ فلاں روایت کا ان کی طرف انتساب درست ہے اور فلاں کا انتساب درست نہیں۔

سانواں اعتراض یہ ہے کہ حفرت عمر بھاتھ کی نگاہ احتساب نے بھانپ لیا تھا کہ حضرت ابو ہرریہ بھاتھ آنخضرت ملٹائیل سے روایت کرنے کے سلسلے میں مختاط نہیں ہیں- اس بنا پر انھیں روایت و تحدیث کے عمل سے روک دیا تھا۔

یہ اعتراض دراصل غلط فنی پر مبنی ہے کہ حضرت عمر ہولاتہ روایت و تحدیث کے بارے میں خاصے متشدد تھے۔ وہ نسیں چاہتے تھے کہ کوئی غط روایت آخضرت سلتھ لیا سے خواہ مخواہ منسوب ہو جائے۔ یا کوئی شخص احادیث کی آنخضرت ملی ایک منشا کے خلاف تعبیر کرے۔ یمی وجہ ہے اقلال روایت کے مسلک پر سختی سے کاربند تھے اور اس وقت تک کی حدیث و روایت کو سلیم کرنے پر آمادہ نہ ہوتا تھے، جب تک انھیں یقین نہ ہوتا کہ آنخضرت ملی ہے افتیا کی وجہ سے تھا۔ اس کا مطلب ہرگز یہ نہیں ہے کہ حضرت عمر بھی حدیث و روایت کی اشاعت و فروغ کے سرے سے مخالف تھے۔ یا یہ کہ صحابہ میں بعض کو اس بارے میں خصوصیت سے مشم گردانتے تھے۔

جمال تک حضرت ابو ہررہ بڑاتھ کی ذات گرامی کا تعلق ہے' ان سے متعلق تو یہ سوال ہی پیدا نہیں ہو تا کہ حضرت عمر بڑاتھ نے انھیں حدیث بیان کرنے سے مطلقاً منع کر دیا ہوگا۔

بات صرف یہ ہے کہ جس طرح حضرت عمر بڑاتھ نے روایت اسیئذان کو ابتدا میں تسلیم نہیں کیا لیکن جب ان کو یقین ہو گیا کہ ان کے حفظ و انقان پر پوری طرح اعماد کیا جاسکتا ہے تو روایت حدیث کی واضح الفاظ میں انھیں اجازت دے دی۔ چنانچہ خود ان کا کمنا ہے:

بلغ عمرٌ حديثى فارسل الى' فقال كنت معنا يوم كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى بيت فلان؟ قال قلت نعم! و قد علمت لم تسئلنى عن ذلك - قال و لم سئالتك؟ قلت! ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يومئذٍ من كذب على متعمدًا فليتبوء مقعده من النار' قال اما اذن فاذهب فحدث -

جھوٹ بولا۔ اسے سمجھ لینا چاہیے کہ اس کا ٹھکانا جہنم ہے۔" اس پر حضرت عمر بڑاتھ نے فرایا (میرا اطمینان ہوگیا) اب محمیں اجازت ہے کہ احادیث رسول بیان کرو۔

آٹھویں اعتراض بھی ہارے نزدیک دوسرے اعتراضات کی طرح بے بنیاد اور فلط ہے۔ اس لیے کہ حق پرستی اور جرائت و بے باکی ہیشہ ان کا شیوہ رہا ہے۔ اریخ شاہد ہے کہ یہ بھی بھی صحابہ کے باہمی مشاجرات میں فریق نہیں ہے۔ رہے بنو امیہ کی حمایت و نفرت کے فاسنے 'سودہ محض افترا ہیں۔ اصل واقعہ یا حقیقت نفس الامری یہ ہے کہ ان کا دل اہل بیت کی محبت سے معمور تھا۔ حضرت حسن بڑاتھ کا جب انقال ہوا تو ان کی یہ تجویز تھی کہ انحساس آخضرت مالی کے کہ ان کا دل اہل بیت کی محبت سے معمور تھا۔ حضرت حسن بڑاتھ کا جب انقال ہوا تو ان کی یہ تجویز تھی کہ انحساس آخضرت مالی کے پہلو میں دفن کیا جائے۔ مروان نے جو ان دنوں مدینے کا حاکم تھا اس کی مخالفت کی۔ یہ ابو ہریرہ ہی تھے جھوں نے نے جو ان دنوں مدینے کا حاکم تھا اس کی مخالفت کی۔ یہ ابو ہریرہ ہی تھے جھوں نے تھے جھوں انترا اور کہا:

والله ما انت بوالٍ وان الوالى لغيرك فدعه ولكنك تدخل فيما لا يضيك انما تريدبهذا ارضاء من هو غائب عنى معاويه.

بخداتم حاکم نہیں ہو۔ حاکم تممارے سواکوئی دوسرا ہے۔ تم اس معاطے میں دخل اندازی نہ کرو' لیکن تمماری تو عادت ہی ہے کہ ایسے امور میں بداخلت کرتے ہو جن سے تمہاراکوئی تعلق نہیں ہوتا۔ تم اس طرز عمل سے ایسے شخص کی خوشنودی مزاج کے خواہاں ہو جو یمال موجود نہیں ہے' یعنی معاویہ بڑاتھ۔۔

بنی امیہ سے ان کے تعلقات کسی حد تک ان کے جذبہ حق گوئی کو متاثر کرسکے۔ اس کا اندازہ اس سے کیجئے کہ ایک مرتبہ انھیں مروان کے ہاں جانے کا انقاق ہوا۔ دیکھا کہ یہال دیواریں ہو قلموں تصویروں سے آراستہ ہیں۔ فرمایا! میں نے آخضرت مائی ہیا ہے ۔

ومن اظلم ممن ذهب يخلق خلقا كخلقى فليخلقوا ذرة-اس هخص سے بردھ كركون ظالم ہے 'جو ميرى مخلوق كى طرح مخلوق بناتا ہے-اگر دعوىٰ خدائى ہے تو ايك ذره ہى پيدا كركے وكھائيں-

## امام زہری

حضرت ابو ہریرہ رہائن کے بعد گولڈز سرنے امام زہری کہ بدف مطاعن تھرایا ہے' کیونکہ اسے خوب معلوم ہے کہ صحابہ اور تابعین کے مابین انھیں ہمزہ وصل کی حیثیت حاصل ہے۔ لعنی ایک طرف اگر ان کا دامن علم آنخضرت ملتایا اور صحابہ کے تہذیبی و دینی وریہ سے مالا مال ہے ' تو دوسری طرف ان کی فیض رسانیوں ے تبع تابعین کے حلقہ ہائے علم و فقہ پوری طرح استفادہ کنال ہیں۔ اس کا خیال ہے کہ احادیث و سنن کے اس در میانی ستون کو گرا دیا جائے تو اس عظیم المرتبت فن کا سقف و بام آپ سے آپ زمین پر آرہے گا'جس پر کہ ایمان و عمل کا سارا کارخانہ استوار ہے۔ لیکن بیر اس کی بھول اور خود فریبی ہے۔ اسلام جمال ایک دین ایک نظام حیات اور زندگی کا ایک مخصوص منهاج اور ڈھنگ ہے' وہاں یہ ایک متند تاریخ بھی ہے جس میں بلا کا تشکسل' ارتباط اور نکھاریایا جاتا ہے' اور تاریخ کے آئینے میں ان تمام چروں اور شخصیتوں کو آسانی سے دیکھا جاسکتا ہے' جنھوں نے علوم و معارف کے خزائن کو ہم تک پہنچانے کی گراں قدر خدمات انجام دیں 'اور اگر ہم اس رائے کا اظمار کریں تو قطعی حق بجانب ہوں گے کیے گولڈز سراور دوسرے متشرقین کو اسلامی تاریخ و ثقافت کے اس تشلسل اور محکمی نے حمد و بغض کے انگاروں برلٹا رکھا ہے بلکہ اس غم و اندوہ نے بھی بلکان کر رکھا ہے کہ ہم نے تو عمد نامہ قدیم سے عهد نامہ جدید تک ہر مذہبی اور دینی تقدس کی حامل کتاب کو تقید و اختساب کے بے ڈھب تیروں سے چھلی کر دیا۔ لیکن مسلمان ہیں کہ چورہ سوسال گزرنے پر بھی قرآن و حدیث کوسینوں سے لگائے ہوئے ہیں-یہ ہے ان منتشرقین کے دلوں کا اصلی روگ جس کی وجہ سے یہ مجبور

بیں کہ اسلامی علوم و ثقافت کے خلاف نبرد آزما ہوں اور طرح طرح کی سازشوں اور ہرائی ہوں اور ہرائی کو ہوا دیں۔ لیکن اس سلسلے میں ان کا وار اتنا اوچھا اور سطحی ہے کہ پہلی نظر میں اہل نظر بھانپ لیتے ہیں کہ تحقیق اور زبان کے روپ میں یہ جو کچھ کمنا چاہتے وہ سراسر تعصب اور ڈھٹائی پر مبنی ہے۔

امام زہری کے بارے میں ان کے تمام اعتراضات اس کی خموم زہنیت کے آئینہ دار ہیں۔ یہ اعتراضات بجائے خود صحت و استواری کے کن پہلوؤں کے حامل ہیں۔ اس سے تعرض کرنے سے پہلے ہم ضروری سجھتے ہیں کہ امام زہری کے مرتبہ و مقام کے بارے میں اہل فن اور اعلام حدیث و سنت نے جو پچھ کما ہے' اس کو بلا کم دکاست ناظرین کے سامنے پیش کردیں' تاکہ اہل علم کو ان کی شخصیت و منزلت سے متعلق تحقیقی رائے قائم کرنے میں مدد مل سکتے' اور وہ یہ جان سکیں کہ جن شخص کو مستشرقین نے طعن و تشنیع کا ہدف تھرایا ہے وہ کس درج کا بھاری جرکم' ثقہ' عالم اور شائستہ اعتاد ہے۔

ا۔ الاوزاعی: میں نے ہشام بن عبدالملک کے عمد خلافت میں تابعین میں ہے۔ سے کسی کو ان سے بڑا فقیہ نہیں پایا۔

۲ - ابن سعد: زہری ثقتہ کثیر الروایت وافر علم سے بسرہ مند اور جامع فقیہ

ہیں

س- ایوب السختیانی: میرے نزدیک زہری سب سے بردے عالم ہیں- صخربن جو برت میں ہوئے اس پر ان سے کہا کیا ان کا مقام حسن (بھری) سے بھی بردھ کر ہے۔ انھوں نے کہا جی ہاں! ان کامقام ان سے بھی اونچا ہے۔

م- النسائي: زهري كإسلسله اسناد بهترين اور اصح ہے-

۵۔ امام احمد بن حکمبل: اساد اور حدیث کے بارے میں یہ احس الناس مد

یں علامہ ابن تیمیہ : زہری نے ستر سال تک اسلام کی روایات کو محفوظ رکھا۔

۷ - ابو زرعه: زهري کي بيان کرده اسناد صحيح تر بين-

الحافظ الذهبی: یه اعلام حفاظ میں سے ہیں-

- وافظ ابن حجر: محمد بن مسلم ..... القرشي الزهرى (عالم حجاز و شام) فقیه او حفاظ حدیث میں ہو تا ہے۔
  - ۱۰۔ ابن الجزرى: ابو بكر الزجرى المدنى ائمه كبار ميں سے ہيں-
    - اا- ابن العماد: زہری فقہاسبعہ میں سے ہیں-
- ۱۲۔ ابن حبان: محمد بن مسلم بن شهاب الزمری نے دس صحابہ کو دیکھا- اپنے دور کے بلند ترین حافظ حدیث اور فقیہ ہیں-
- ۱۳- النووى: ان تے مرتبہ القان' شبت اور جلالت قدر کے سب معترف

## يا. حالات و سوانح

ان کا پورا نام محد بن عبیدالله بن شماب بن عبدالله بن الحرث ابن زہرة القرشی الزہری ہے۔ کنیت ابو بکر ہے۔ آریخ ولادت میں اختلاف رونما ہے۔ اغلب یہ ہے کہ ۵۱ھ میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد مسلم بن عبیدالله 'عبدالله بن الزبیر کے پروش حامی تھے۔ چنانچہ بن امیہ کے خلاف ان کی معرکہ آرائیوں میں برابر کے شریک رہے۔ ان کے انقال کے وقت یہ جوان رعنا تھے۔

والد نے ان کے لیے مال و متاع کا کوئی ذخیرہ نہیں چھوڑا۔ ان کے بڑے بھائی نے جن کے بارے میں تاریخ خاموش ہے ان کی تربیت و کفالت کی ذمہ داری سنبھالی۔

سب سے پہلے ان کی توجہ حفظ قرآن کی طرف مبذول ہوئی۔ حافظ چو نکہ لاجواب بایا تھا' اس لیے ۸۰ دن میں اس کام سے فارغ ہوگئے۔ طلب حدیث سے پہلے عبداللہ بن تعلب سے علم الانساب کی تحصیل کی۔ پھر صحابہ کے آخری دور میں مسائل حرام و حلال سے واقفیت کے شوق و داعیہ نے کروٹ کی' اور اس طرح انھوں نے عنان التفات کو بالآخر علم الحدیث کی طرف موڑ دیا۔ اس وقت صحابہ میں سے انس بن مالک' عبداللہ بن عمر' جابر بن عبداللہ' سل بن سعد' ابوالطفیل' مسور بن مخرمہ و غیرہ بقید حیات تھے۔ یہ ان سب سے ملے اور استفادہ کناں ہوئے۔ تابعین کبار میں جن لوگوں سے ان کو روایت کرنے کا شرف حاصل ہوا' ان میں ابو اور این الحوالیٰ عبداللہ عمر کے تینوں صاحبزادے (عبداللہ' عبداللہ عمر کے تینوں صاحبزادے (عبداللہ عبداللہ عمر کے تینوں صاحبزادے (عبداللہ' عبداللہ عمر کے تینوں صاحبزادے (عبداللہ عبداللہ عمر کے تینوں صاحبزادے (عبداللہ )

عبید الله اور سالم) عبدالعزیز بن مروان خارجہ بن زید بن ثابت 'سلیمان بن بیار' عبداللہ بن ابی بکر بن حزم' عبداللہ بن عتبہ' عبداللہ بن الزبیر' الاعرج بن عبدالرحمٰن بن ہر مز' عطا بن ابی رباح' القاسم بن محمد بن ابی بکر' محرر بن ابی ہریرہ اور عمرۃ بنت عبدالرحمٰن کے اساگرامی قابل ذکر ہیں۔

امام التابعین سعید بن آلمسیب سے انھوں نے خصوصیت سے تلمذ کے رشتوں کو استوار کیا۔ چنانچہ ان کا کمنا ہے کہ میں نے آٹھ سال تک ان کی خدمت کی تاکہ ان سے براہ راست ساع حدیث کا فخر حاصل کرسکوں۔ سعید بن المسیب کی طرح مدتوں عودة بن الزبیر کی مجلس علم میں بھی حاضری دی۔ عودة بن الزبیر علم حدیث کا بحربے کراں تھے۔ ان کی منزلت علمی کا اعتراف انھوں نے ان الفاظ میں کیا ہے: عورة بحر لا ینزف۔

عروہ ایساسمند رہے جو پایاب ہونے والا نہیں-

طلب حدیث کے لیے اکثر سفر پر کمر بستہ رہتے اور اس سلسلے میں عراق ' مصر اور شام تک ان کی تگ و تاز رہتی۔ خلفاء بنو امیہ سے عبدالملک 'عمر بن عبدالعزیز بزید الثانی اور ہشام بن عبدالملک کے درباروں میں اچھا خاصا اثر و رسوخ رکھتے تھے۔

۱۲۴ ہجری میں بمقام ادامی' انقال فرمایا اور حسب وصیت سرراہ وفن کئے گئے تاکہ ہر آنے جانے والا ان کے لیے دعا مغفرت کر سکے۔

## اخلاق وصفات

ناٹا قد' آنکھیں قدرے آشوب زدہ' مخضر داڑھی سر اور داڑھی کے بالوں کو حنا سے رنگتے تھے۔ خوش بیان اور فضیح اللمان تھے۔ چنانچہ یہ بات مشہور تھی کہ اس دور میں تین حضرات کو فصحا میں شار کیا جاسکتا ہے' طلحہ بن عبداللہ' عمر بن عبداللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن عبداللہ ' عمر بن عبداللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن عبداللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن اللہ ' عمر بن اللہ ' عبداللہ ' عبداللہ

کرم و جود ان کاشیوہ تھا۔ پیٹ بن سعد کا کہنا ہے کہ میں نے جن لوگوں کو دیکھا' ان سب میں سے ان کو زیادہ سخی پایا۔ یمی وجہ ہے کوئی بھی سائل و مستحق ان کے باں سے مایوس ہو کر نہیں لوٹا تھا۔ سب کی احتیاج کا خیال رکھتے تھے اور اگر اپنی پاس روبیہ بیسہ نہ ہو تا' تب بھی موقع ہاتھ سے جانے نہ ویتے۔ اپنے غلام سے

قرض مانگ لیتے اور حاجت مندوں کی حاجت پوری کرتے۔ مسافروں کے لیے خاص طور سے کھانا فراہم کرتے اور ثرید و شد سے ان کی تواضع کرتے۔ ایک مرتبہ کچھ لوگوں نے شکایت کی کہ ان کے ہاں اٹھارہ عمر رسیدہ عور تیں رہ رہی ہیں 'جن کے پاس کوئی خادم یا ملازم نہیں جو کام کاج میں ان کی مدد کرسکے۔ آپ نے یہ سا تو اٹھارہ ہزار دینار قرض لیے اور ان میں ہر ایک کے لیے ایک ایک خادمہ مہیا گی۔ مہمان نوازی کا یہ حال تھا کہ اصحاب حدیث کو اکثر مدعو کرتے رہتے۔ اور اگر ان میں کی وجہ سے دعوت قبول کرنے سے انکار کرتا تو کھتے کہ تمعاری سزا یہ ہے کہ دس دن تک متواتر تمعیں ساع حدیث سے محروم رکھاجائے۔

اپنے ہم عصر علماء پر انھیں جو تفوق حاصل ہوا اور علم کے میدان میں جس لازوال شہرت سے بسرہ مند ہوئے اس کے دوسبب تھے:

اول: ان کے ول میں طلب حدیث کے لیے بے پناہ جذبہ موجزن تھا۔ چنانچہ حفظ وفد اکرہ حدیث کے سلسلے میں راتوں کو جاگتے علما سے ملتے اور ہر اس مقام تک پہنچتے جہاں حصول علم کا کوئی موقع ہو۔ ابو الزناد کا کہنا ہے کہ ہم تو صرف انہی احادیث کو قلم بند کرتے تھے جو حلال و حرام پر مشتمل ہوں۔ لیکن یہ حضرات ان تمام علمی حقائق کو لکھ لیتے تھے ، جن کو مختلف لوگوں سے سنتے۔ اور پھر جب ہمیں ضرورت محسوس ہوتی کہ ان کی علمی حقائق و نکات کے بارے میں پچھ جائیں بو جھیں تو ان سے رجوع ہوتے اور ہمیں اعتراف کرنا پڑتا کہ ان کی ذات میں علم اپنے تمام لوازم کے ساتھ جمع ہے۔

ابراہیم بن سعد کا قول ہے کہ میں نے اپنے والد سے پوچھا کہ علم میں زیری آپ سب لوگوں سے فائق کیوں ہیں۔ انھوں نے کہا کہ اس عادت کی بدولت کہ یہ ہر ہر علمی مجلس میں شریک ہوتے اور جوان 'بو ڑھا جس کو دیکھتے 'اس سے کچھ نہ کچھ حاصل کرنے کی کوشش کرتے۔ حتی کہ عورتوں سے بھی پوچھ کچھ کرنے میں کوئی مضا گفتہ نہ سمجھتے۔ گھر میں بیٹھتے تو اپنے گردو پیش کتابوں کو پھیلا لیتے 'اور مطالعہ میں مصروف و منہمک ہو جاتے۔ یہ صورت حال الی نہ تھی کہ یوی چپ چاپ اسے برداشت کرتی رہتی۔ ایک مرتبہ جل بھی کر کمہ ہی دیا کہ جناب آپ کی یہ کتابیں میرے حق میں تین تین سوتوں سے بھی زیادہ مصرت رسال ہیں۔

ندا کرہ طرح کے شوق کو اس طرح پورا کرتے کہ جب رات گئے گھر لوٹتے تو لونڈی کو جگا دیتے اور کہتے سنو فلال حدیث میں نے فلال شیخ سے سی اور فلال حدیث فلال شیخ ہے۔ اس پر بھنا کر وہ کہتی۔ تو میرا ان سے کیا سروکار۔ زہری کہتے کہ میں جانتا ہوں تم اولی احادیث سے استفادہ نہیں کر سکتیں' لیکن میں یہ چاہتا ہوں کہ اس طرح مجھے یہ احادیث یاد ہو جائیں۔

احادیث رسول کے پہلو بہ پہلو آثار صحابہ کو بھی یہ قید تحریر میں لانے سے گریز نہ کرتے۔ صالح بن کیسان سے مروی ہے کہ میں نے اور زہری نے ایک ساتھ تحصیل علم کا آغاز کیا۔ ہم نے متفقہ طور پر فیصلہ کیا کہ سنن کو قلم بند کیا۔ انھوں نے کہا کہ آثار صحابہ کو بھی ضبط تحریر میں لانا چاہیے۔ میں نے کہا نہیں آثار صحابہ سنن کے دائرے میں نہیں آتے۔ اس لیے ان کو رہنے دو۔ لیکن یہ ان پر مصررہے اور اثار صحابہ کو بھی برابر لکھتے رہے۔ نتیجہ یہ نکلا کہ یہ تو کامیاب رہے اور میرے حصے میں ناکای آئی۔

الله تعالی نے بخش تھی کہ ایک دفعہ جو چیز ذہن کی گرفت میں آجاتی اس کو عمر بھرنہ بھولتے۔ ابن عساکر مورخ شام فعہ جو چیز ذہن کی گرفت میں آجاتی اس کو عمر بھرنہ بھولتے۔ ابن عساکر مورخ شام نے ان کے حافظے کی اعجوبہ کاربوں کی ایک ناور مثال بیان کی ہے۔ عبدالملک نے مدینے والوں کو دو طویل صحیفوں پر مشمل ایک مکتوب کھا ، جس میں ان کو بعض کو تاہیوں پر سرزنش کی گئی تھی۔ یہ خط بر سر منبرلوگوں کو پڑھ کر سایا گیا۔ جب لوگ فارغ ہوئے تو سعید بن المسیب کے ہاں اہل علم کی ایک محفل میں چہ ہے گوئیاں ہونے گئیں۔ سعید بن المسیب نے مخلف حضرات سے پوچھا کہ ان صحیفوں میں کیا کھا تھا۔ کوئی بھی محفص اس سوال کا صحیح جواب نہ دے سکا۔ ابن شماب الزہری نے جب یہ دیکھا تو کئے کہ میں عرض کے دیتا ہوں۔ اور پھر محض حافظ کے بل ہوتے جب یہ دیکھا تو کئے گئے کہ میں عرض کے دیتا ہوں۔ اور پھر محض حافظ کے بل ہوتے یہ دیا وال سے لے کر آخر تک حرف یہ مکتوب نادیا۔

ایک مرتبہ ہشام بن عبدالملک نے ان کی قوت حفظ کا امتحان لینا چاہا۔ چنانچہ کما کہ آپ براہ کرم میرے بچے کو چند احادیث املا کرا دیجئے۔ آپ نے چار سو احادیث املا کرادیں۔ ماہ ڈیڑھ ماہ کے بعد ان کو ہلا کر کما' کہ اے ابو بکر! وہ احادیث جو آپ نے لکھوائی تھیں کمیں کھو گئی ہیں۔ آپ زحمت فرما کر دوبارہ ان کو قلم بند کراد بجئے۔ آپ نے تھم کی تغیل کی۔ کاتب سے کہا' یہ چار سو احادیث لکھ لو۔ ہشام بن عبدالملک نے جب ان احادیث کا مقابلہ سابقہ احادیث سے کیا تو سرمو فرق نہ پایا۔ یوں تو قوت حفظ خداداد شے ہے۔ مگران کا یہ خیال تھا کہ شمد اور زبیب کھانے سے حافظ کو تقویت حاصل ہوتی ہے۔

قوت حفظ کے ساتھ ساتھ ان کی دیانت ' انقان اور صدق کا بھی دور دور تک شہرہ تھا۔ جب کہیں تشریف لے جاتے ' استفادہ کرنے والوں کا ایک ہجوم ان کے گرد جمع ہو جاتا۔

امام مالک کا کمناہے کہ جب بیہ مدینے آئے تو لوگ احادیث رسول سننے کے شوق میں ان پر ٹوٹ پڑے۔ اور ان کی موجودگی میں کسی کو جرائت نہ ہوتی کہ حدیث بیان کرے۔ حالا نکہ مدینے میں اس وقت ستر اسی مشائخ ایسے تھے جن سے طلب حدیث کے سلسلے میں رجوع کیا جاسکتا تھا۔

عمربن عبدالعزیز اپنے ہم نشینوں سے اکثر کماکرتے تھے کہ تم زہری سے زیادہ میل جول رکھو کیونکہ علوم سنت میں ان سے زیادہ جاننے والا اور کوئی نہیں۔ بیٹ بن سعد کا قول ہے کہ زہری نمایت جامع شخصیت کے حامل تھے۔

ترغیب کی احادیث بیان کرتے تو معلوم ہوتا کہ اس فن میں یہ بریگانہ ہیں۔ عرب و انساب پر گفتگو کرتے تو محسوس ہوتا کہ کوئی دو سرا مخص ان سے بستر اس مسئلے پر روشنی شیں ڈال سکتا۔ اور جب قرآن و حدیث کے بارے میں گوہر افشانی کرتے تو اس میں بلاکی جامعیت ہوتی۔ یہ پہلے مخص ہیں کہ جنھوں نے سیریر قلم اٹھایا۔

یزید بن عبدالملک نے انھیں عمد و قضا پیش کیا۔ ان کے بعد ہشام نے انھیں اپنے بچوں کا آلیق و معلم قرار دیا۔

تقریباً نوے احادیث 'مع اساد جیاد کے ایس جی جن میں ان کا کوئی شریک نہیں۔ امام مالک کا کہنا ہے کہ احادیث میں اساد کو اول اول زہری نے اہمیت دی۔ ان کا حلقہ تلاندہ بہت وسیع ہے۔ حجاز و شام کے بڑے بڑے ائمہ نے ان سے روایت کی اور ان میں جن لوگوں نے خصوصیت سے شہرت حاصل کی وہ یہ ہیں۔ عطا بن ابی رباح 'ابوالز بیر المکی 'عمر بن عبد العزیز' عمرو بن دینار 'صالح بن کیسان' ابان بن صالح ' یکی بن سعید الانصاری ' یزید بن ابی حبیب ' ابوب المحتیانی ' معمر بن راشد ' ابو صالح ' یکی بن سعید الانصاری ' یزید بن ابی حبیب ' ابوب المحتیانی ' معمر بن راشد ' ابو

عمرو الاوزاعی عبدالملک بن جریج الک بن انس اللیث بن سعد سفیان بن عنیه وغیره کتب صحاح موطا اور مند الی اہمات کتب میں ان کے مرویات کو درج کیا گیا۔ کسی نہیں۔ ابواب حدیث میں بہت کم ابواب ایسے ہول گے ، جن میں ان کے مرویات یا راوی کاذکرنہ کیا گیا ہو۔

دیانت 'صدق اور ثقابت میں ان کا مقام اتنا بلند تھا کہ علمی حلقوں میں ان کی رائے کو بھیشہ قدر و منزلت کی نظر سے دیکھا گیا۔ بھی وجہ ہے۔ بھی بھی کی شخص نے حدیث و روایت کے معاطے میں ان کو متم نہیں گردانا۔ گولڈ زیمروہ پہلا شخص ہے 'جس نے ان کی شخصیت کو بگاڑ کر پیش کرنے کی ذموم کوشش کی۔ ان کا کہنا ہے کہ چو نکہ ان کا خلفائے بنو امیہ کے دربار میں بہ کشت آنا جانا تھا۔ اور ان سے ان کے گہرے تعلقات اور مراسم تھے' اس لیے خلفائے انھیں اپنی خواہشات اور آراء کی شخیل کے لیے کھلے بندوں استعمال کیا۔

الزام کی یہ نوعیت قطعاً غلط اور مضحکہ خیز ہے۔ یہ صحیح ہے کہ دوسرے تابعین کی طرح امام زہری کے بھی خلفائے ہوامیہ سے روابط تھے۔ لیکن اس کے یہ معنی کب ہیں کہ یہ روابط ان کی دیانت 'صدق اور منزلت علمی کو متاثر کریں' اور ان سے حق گوئی اور بے باک کے اس جو ہر کو چھین لیں' جس کو کبار تابعین کے فیض صحبت سے جلا ملی ہو۔ یا اس درجہ ان کو مجبور کر دیں کہ ان کی خوشنودی مزاج کی خاطریہ وضع و افترا سے کام لینے لگیں۔

"العقد الفريد" ميں ہے۔ ايک مرتبہ زہری وليد بن عبدالملک كے ہال آئے۔ انھوں نے كماك شامی علا ایک حدیث بيان كرتے ہيں۔ اس كے بارے ميں محماری كيا رائے ہے۔ زہری نے پوچھا۔ امير المومنين! كون می حدیث۔ وليد نے بيد حدیث بيان كی:

ان الله اذا استوعی عبدًا كتب له الحسنات و لم يكتب له السيئات - لين الله اذا استوعی عبدًا كتب له الحسنات و لم يكتب له السيئات مين الله تعالى جب تو الله عمران تصراتا ہے ، تو اس بر بيد كرم بھى فرماتا ہے كه اس كى نكيال تو لكھى جائيں ، ليكن برائيال نه ككھى جائيں -

امام زہری نے فرمایا:

باطل يا امير المومنين! يا اميرالمومنين! بيه باطل ہے-

کیونکہ وہ خلیفہ جو خلعت نبوت سے بہرہ مند ہو'اس خلیفہ سے بہر حال اولی ہے جو منصب نبوت پر فائز نہیں۔ اور جب وہ خلیفہ جس کو اللہ تعالی نے خلافت عطاکی ہے عنداللہ اپنے اعمال کا مسئول اور ذمہ دار ہے۔ اور اس کی لغزشوں پر گرفت ہو عتی ہے' تو وہ خلفاء اس ذمہ داری سے کیونکر دامن بچا سکتے ہیں' جو سرے سے پغیبری نہیں ہیں۔ اس بات کے ثبوت میں امام زہری نے یہ آیت پڑھ کر سائی:

يا داؤد انا جعلنك خليفةً في الارض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله (ص:٢٦)

اے داؤر! ہم نے تم کو زمین میں بادشاہ بنایا ہے تو لوگوں میں انصاف کے فیلے کیا کرو اور خواہش کی پیروی نہ کرنا کہ وہ تھیں خدا کے رائے سے بھٹکا دے گیا۔ گیا کرو اور خواہش کی پیروی نہ کرنا کہ وہ تھیں خدا کے رائے سے بھٹکا دے گیا۔

ولید نے جب قرآن کی اس وعید پر غور کیا تو کما۔ بلاشبہ آپ سیح کستے ہیں لیکن بعض لوگ ہمیں خواہ مخواہ برکانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس واقعہ سے یہ حقیقت کھل کر فکر و نظر کے سامنے آ جاتی ہے کہ خلفائے بنوامیہ کے ہاں امام زہری کا موقف ایسے شخص کا ہرگزنہ تھا' جو ان کی خوشنودی مزاج کا بسرحال طالب ہو' اور ان کی خواہشات کے مطابق وضع احادیث کا مرتکب ہو' بلکہ اس کے برعکس ان کا موقف ایک ایسے ناصح' مصلح اور خود دار اور بے باک عالم حدیث کا تھا' جو برطا احکام خداوندی کو ان تک پہنچاتا ہے اور بلاخوف و خطرائل ہوا د ہوس کی پھیلائی ہوئی غلط فنمیوں کو دور کرتا ہے۔

امام زہری کی حق گوئی و جرات کا ایک اور واقعہ ملاحظہ سیجے۔ مشہور مورخ ابن عساکر نے اسے امام شافعی کے حوالے سے بیان کیا ہے۔ ایک مرتبہ ہشام بن عبدالملک نے سلیمان بیار سے بوچھا، قرآن تحکیم میں جو آیا ہے:

والذي تولَّى كبرة منهم له عذاب عظيم 🔾 (التور: ١١)

اور جس نے ان میں سے اس بہتان کا بڑا بوجھ اٹھایا ہے اس کو بڑا عذاب ہوگا۔ اس سے کون شخص مراد ہے۔ سلیمان بن بیار نے کما' عبداللہ بن ابی بن سلول۔ ہشام نے کما' یہ فلط ہے۔ اتنے میں شماب الزہری پہنچ گئے۔ ہشام نے ان سے بھی بمی سوال کیا اور انھوں نے بھی جواب میں بمی کما کہ اس سے مقصود منافق عبداللہ بن ابی بن سلول ہے۔ اس پر ہشام نے بگڑ کر کما:

كذبت انمأ هو على بن ابي طالب-

تم جھوٹ بولتے ہو اس سے مراد صرف علی ابن طالب ہیں۔

زبرى اس انداز گفتگوكى تأب نه لاسكے- نمايت محتمكين ليج ميں فرمايا: انا اكذب لا ابالك فو الله لو نادانى مناد من السماء ان الله احل الكذب ماكذبت لا ابالك!

کیا میں جھوٹ بولتا ہوں۔ بخدا! اگر آسان سے بھی کسی پکارنے والے کی سے بھی اس لوں کہ اللہ تعالیٰ نے جھوٹ بولنے کی اجازت مرحمت فرما دی ہے تب بھی میں جھوٹ بولنے والا نہیں۔

یہ آج سے آٹھ سو سال پہلے کی روایت ہے 'جس میں امام زہری کے مرتبے و مقام کا تعین کیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ ان کے صدق مقال کا یہ حال تھا کہ اگر جھوٹ کو مباح اور جائز بھی ٹھمرا دیا جاتا تو بھی وہ اس کے ارتکاب سے دامن کشاں رہنے کو ترجیح دیتے۔

یماں "لا ابالک" کا محاورہ خصوصیت سے قابل غور ہے۔ اس کا اطلاق اس شخص پر ہوتا ہے 'جس سے برابر کے تعلقات استوار ہوں' کیونکہ اس میں ایک پہلو دشنام کا بھی ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ خلفاء بنو امیہ سے ان کے تعلقات کی نوعیت کیا تھی۔

کیا ایسا شخص جو اس درجہ غیور ہو کہ ایک کیجے کے لیے بھی صحابہ رسول کی توہین برداشت نہ کرسکے اور برملا خلیفہ وقت کی ناراضی کی پروا کیے بغیر کلمہ حق کمہ دے' ایسی احادیث وضع کر سکتاہے جو سراسر جھوٹ پر مبنی ہوں-

موال یہ ہے کہ آخر امام زہری کو خلفاء بنو امیہ کی خوشنودی مزاح کے لیے جھوٹ بولنے کی ضرورت ہی کیا تھی؟ کیا وہ حصول مال کے خواہاں تھے۔ ہرگز

نہیں! خود گولڈ زیبر کو اس بات کا اعتراف ہے کہ بیہ ان لوگوں میں نہیں تھے' جن کو مال و دولت کی کثرت لبھالیتی ہے۔ اس کا ثبوت عمرو بن دینار کا بیہ قول ہے جس کو انھوں نے بھی نقل کیا ہے۔

ما رایت الدینار والدراهم عند احداهون منه عند الزهری کانهما بمنزلة البعر-

میں نے دینار و درہم کو زہری کے ہاں جس قدر کم قیت دیکھاہے اور کسی کے ہاں نہیں۔ ہاں نہیں۔ ہاں کی حیثیت میگئی سے زیادہ نہیں۔

دو سرا جذبہ حب جاہ کا ہو سکتا ہے۔ جو کسی بھی مخص کو خوشامہ و شمالہ و شمل پر آمادہ کرسکتا ہے۔ فاہر ہے جو ذات پوری امت اسلامیہ میں محض اپنے علم و فضل کی وجہ سے مشہور و مقبول ہو' اور جسے صدق اور سچائی کی وجہ سے برے برے ائمہ حدیث کی صفول میں پہلے سے ایک خاص مقام حاصل ہو' وہ بھلا غلط اور فدموم ذرائع اختیار کرکے اپنی شہرت و جاہ کو داؤں پر لگانے کا خطرہ کیوں مول لے گا۔

وضع و کذب کی اس تہمت کو پھیلانے سے پہلے گولڈ زیمر کو اس حقیقت پر تو غور کر لینا چاہیے تھا کہ امام زہری نے تعلیم و تربیت کی منزلیں مدینہ طیبہ میں طے کیں اور سعید بن المسیب الیی شخصیت سے اخذ فیض کیا جن کی حق گوئی اور علم کا اس وقت بھی غلغلہ تھا جب عبدالملک کی سطوت و جہوت کا آفاب بام عروج پر تھا۔ اگر خدا نخواستہ بنو امیہ سے تعلقات و ممالات کی وجہ سے یہ اس درجہ مجبور ہوگئے تھے کہ ان کی خوشنودی مزاج کے پیش نظر احادیث گوئیں اور کذب و افترا سے کام لیں تو سب سے پہلے ان کو اس بات پر احتجاج کرنا چاہیے تھا۔ یہی نہیں امام مالک کو اس روش پر معترض ہونا جات پر احتجاج کرنا چاہیے تھا۔ یہی نہیں امام مالک کو اس روش پر معترض ہونا سے باقاعدہ احادیث سنتے۔ اور اگر یہ بھی فرض کر لیا جائے کہ بنو امیہ کے جوروستم نے اس دور میں ایسے حالات پیدا کر رکھے تھے کہ کوئی بھی محض ان جوروستم نے اس دور میں ایسے حالات پیدا کر رکھے تھے کہ کوئی بھی محض ان کے خلاف زبان کھولنے کی جرات نہ کر سکتا تھا، تو عباسی دور کے علماء و اعلام کو کیا ہوا کہ وہ کیوں اس جرم پر خاموش رہے ، اور ان کو برابر عزت و توقیر کی

نظروں سے دیکھتے رہے۔ اور یہ بھی اگر کسی مصلحت سے چپ رہے تو امام احمد بن طنبل کی بن معین 'ابن ابی حاتم اور بخاری ایسے جرح و تعدیل کے اساطین نے کیوں نہ صرف چٹم ہوتی سے کام لیا بلکہ الثان کی توثیق کی۔ اس کے بیہ معنی ہیں کہ امام زہری کی شخصیت امت مسلمہ میں اس ورجہ بھاری بحر کم اور وقار اور تمکنت کی حامل تھی کہ کسی بھی دور میں ان کو شک اور ارتیاب کی نظر سے نہیں دیکھا گیا۔ یہ صرف گولڈ زیمرکی نگاہ استشراق کا کرشمہ ہے کہ انھوں نے ان میں ایسے جرم کا سراغ لگالیا ،جو کسی محدث نقاد اور مورخ کی نظروں میں نہیں کھکا۔

کذب و افتراکی وہ نمایت کمزور اساس جس کا سمارا گولڈ ذیرنے لیا
اور اس پر شکوک و شبہات کی ایک عمارت کھڑی کردی۔ شیعی مصنف الیعقوبی
اور اس پر شکوک و شبہات کی ایک عمارت کھڑی کردی۔ شیعی مصنف الیعقوبی
نظر حج بیت اللہ سے روک دیا تھا کہ مباوا جب یہ مکہ جائیں تو عبداللہ بن زبیر
کے چگل میں کھنس جائیں اور اس کی بیعت کرلیں۔ اس پر مسلمانوں میں شور
برپا ہوا۔ عبدالملک نے ان کی تسکین خاطر کے لیے صخرہ پر قبہ تعمیر کرایا 'اور کما جج بیت اللہ کے بجائے تمھیں صخرہ کے طواف پر اکتفا کرنا چاہیے۔ لیکن صرف جی بیت اللہ کے بجائے تمھیں صخرہ کے طواف پر اکتفا کرنا چاہیے۔ لیکن صرف بید کمہ دیتا کافی نہ تھا۔ چو نکہ امام زہری سے ان کی راہ و رسم تھی 'اس لیے ان سے استدعا کی کہ وہ اس کی تائید میں کوئی حدیث پیش کریں۔ انھوں نے حکم کی تعمیل کی اور بیہ حدیث پیش کریں۔ انھوں نے حکم کی

لا تشد الرحال الا الى ثلاثة مساجد' المسجد الحرام و مسجدى و مسجديت المقدس-

تم ان تین مساجد کے سوا اور کہیں سفر کرکے نہ جاؤ 'مسجد حرام ' میری مسجد اور مسجد بیت المقدیں-

اس افسانہ طرازی میں کہاں تک صدافت پائی جاتی ہے۔ اس پر غور کرنے کے لیے حسب زیل نکات پر ایک سرسری نظر ڈال لینا ضروری ہے۔ اللہ سے اللہ سے کیا واقعی عبد الملک نے اپنے عمد خلافت میں لوگوں کو جج بیت اللہ سے روک دیا تھا۔

۲- کیااس مشئوم غرض کی تکمیل کے لیے اس نے صخرہ پر قبہ تقمیر کرایا تھا تاکہ لوگوں کی توجہ بیت اللہ کی طرف سے بٹ جائے۔

- کیا شد رحال کی روایت میں زمِری منفرد ہیں-

جمال تک پہلے مفروضہ اور برگمانی کا تعلق ہے۔ اس کا غیر معقول اتھا اور بودا ہونا اس حقیقت سے واضح ہو جاتا ہے کہ جج بیت اللہ نہ صرف فرض ہے ، بلکہ شعائر دین ہیں سے ہے اور اس سے مسلمانوں کو باز رکھنا صراحتہ کفر کے مترادف ہے۔ اس بنا پر بیہ کیو کر ممکن ہے کہ کوئی مسلمان خلیفہ اس جرم کا ارتکاب کرے۔ باخصوص جب کہ کبار تابعین زندہ اور بقید حیات ہوں اور ملت اسلامیہ کی غیرت دئی اس نوع کے کفر کی قطعی متحمل نہ ہو۔ اور پھر بیہ کیو کر ممکن ہے کہ استے اہم واقعہ یا عادیہ کا ایعقوبی کے بارے واقعہ یا عادیہ کا ایعقوبی کے سواکوئی مورخ تذکرہ تک نہ کرے۔ ایعقوبی کے بارے میں صرف بیہ کمہ دیناکافی ہے کہ اس کا تعلق خصوم بنی امیہ سے ہے۔ بیہ واقعہ یوں بھی غیر متوقع اور مشبعد ہے کہ عبدالملک ایسے متدین خلیفہ سے اس امر کی ہرگز امید نہیں کی جاسمتی کہ بیہ دین کے اس اختفاف کا مرتکب ہوگا۔ اس کے مرتبہ و مقام سے متعلق یہ وضاحت کتب تاریخ و سیر ہیں درج ہے کہ اس کا شار فقمائے متاب ہو تا تھا اور کثرت عبادت کی وجہ سے اسے حمامتہ المسجد کے لقب سے یاد کیا مین ابو الزناد کا کمنا ہے:

كان فقهاء المدينة : سعيد ابن المسيب و عروة بن الزبير و قبيصه بن ابي ذويب و عبدالملك بن مروان-

طری نے اس سلسلے میں ایک مثبت شمادت کو پیش کرکے اس الزام کی تردید کر دی ہے کہ عبد الملک نے اہل شام کو جج بیت اللہ سے روک دیا تھا۔ اس کا کمنا ہے کہ ۲۸ھ ججری میں عرفات میں جمال ابن الحنفید عبداللہ ابن الزبیر اور نجدة الحروری کے لواد علم نصب تھے 'وہال بنو امیہ کا لواد علم بھی نصب تھا۔

دوسرا مفروضہ بھی گولڈ زیسر کی طبع افترا پرداز کانتیجہ ہے۔ ابن عساکر' طبری' ابن الاثیر اور ابن خلدون وغیرہ اعلام مور نعین نے صراحت کی ہے کہ صخرہ پر قبہ کی تغییر کاسرا عبدالملک کے بجائے ولید بن عبدالملک کے سر ہے۔ اگر اس واقعہ میں ذرہ بھی صدافت ہوتی کہ عبدالملک نے اسے تقمیر کرایا تھا، تو یہ مشہور مور خین اس کا ضرور ذکر کرتے، ہاں یہ البتہ صحیح ہے کہ دمیری نے کتاب الحیوان میں بنائے قبہ کے واقعہ کو عبدالملک کی طرف ضرور منسوب کیا ہے۔ لیکن سوال یہ ہے دمیری مورخ کب ہیں جو ان کی روایت کو اس بارے میں شائستہ اختنا سمجھا جائے؟ مزید برآل دمیری نے یہ ہرگز نہیں کہا کہ عبدالملک نے صخرہ پر قبہ اس غرض سے تعمیر کرایا تھا کہ لوگوں کو جج بیت اللہ سے روکا جائے 'کو نکہ الیا کرنا کفر سے روکا جائے 'کو نکہ الیا کرنا کفر لواح کے ضمن میں آتا ہے۔ لطف یہ ہے کہ بنو امیہ کے شدید مخالفین جہال ان کے مصائب و مظالم کا ذکر کرتے ہیں ' وہاں اس بہت برے الزام کو جو اپنی انہیت کے اعتبار سے بہت بڑا الزام ہے نہ بیان کرتے ہیں ' اور نہ حسب انہیت کے اعتبار سے بہت بڑا الزام ہے نہ بیان کرتے ہیں ' اور نہ حسب عادت اچھالتے اور مبالغہ آرائی کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔ طائ نکہ آگر یہ بات صحیح اور درست ہوتی تو اعدائے بنو امیہ کی نظروں سے کیونکر او جمل رہتی ' عبدالملک کا اس سے بڑھ کر اور کیا جرم ہو سکتا ہے کہ یہ تحویل قبلہ کا کہ متکبہ اپنے میں لے لیں ' اور یوں کھلے بندوں شعائر دین کی توہین و استخفاف کے مرتکب ہوں۔

ا حقاف ہے سرسب ہوں۔
تیرے مفروضہ کو تحقیق و تفحص کی کسوئی پر پرکھ کر دیکھنے تو گولڈزیسر کی وسیسہ کاری پر بنی عمارت کا ڈھانچہ دھڑام سے زمین پر آرہتا ہے۔ اس مفروضے کا خلاصہ بیہ ہے کہ امام زہری نے خلیفہ عبدالملک کی خوشنودی مزاج کی خاطر ''شدرحال'' کی حدیث گھڑی۔ حالا تکہ بیہ حدیث تمام کتب سنت میں منقول و مندرج ہے۔ اور زہری کے علاوہ اور طرق سے بھی مروی ہے۔ امام بخاری نے ابو سعید الخدری کے واسطے سے اسے بیان کیا ہے' موری ہے۔ امام بخاری نے ابو سعید الخدری کے واسطے سے اسے بیان کیا ہے' اور امام مسلم نے ان کی روایت یوں کی ہے۔ جریر عن ابن عمیر عن قزعتہ عن ابی سعید۔ اس کے معنی بیر بی کہ اس کی روایت میں زہری منفردیا متفرد نہیں بہی برابر کے شریک ہیں۔

۔ بہ حدیث کس ورجہ صحت و استواری لیے ہوئے ہے اس کا اندازہ اس سے کر لیجئے کہ شیخ الاسلام علامہ ابن تیمیہ جو زیارت قبور کے قائل نہیں' اس حدیث کے بارے میں کہتے ہیں۔ هو حدیث مستفیض متلقی بالقبول اجمع اهل العلم علی صحته-به حدیث منتفیض ہے اور قبولت و پزیرائی سے بسرہ ور ہے- تمام اہل علم نے اس کی صحت کو تتلیم کیا اور مانا ہے-

ام دہری نے یہ حدیث اس سلسلے میں اس حقیقت کو بھی مدنظر رکھنا ضروری ہے کہ امام دہری نے یہ حدیث اپ شخ سعید ابن المسیب کی وساطت سے پیش کی ہے جو بنوامیہ کی زیاد تیوں کا شکار رہے 'اور ۱۹۳ جحری میں فوت ہوئے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ سعید بن المسیب حضرت عبداللہ بن زیبر کے قتل کے بعد تقریباً ہیں سال سک زندہ رہے۔ اب اگر یہ حدیث امام ذہری کی گھڑنت ہوتی اور اس کا مطلب یہ ہوتا کہ اس سے بنو امیہ کی رضا جوئی اور جج بیت اللہ کا استخفاف مطلوب ہے تو یہ اتنا عرصہ اس پر خاموش کیوں رہے 'طلائلہ ان کی جرائت و حق گوئی مسلمہ ہے اور اس و حب سے امسی ان کے غضب و عاب کا ہوف بننا پڑا۔
وجہ سے انھیں ان کے غضب و عاب کا ہوف بننا پڑا۔
اصل بات یہ ہے کہ اس حدیث کا نہ تو کوئی تعلق بنو امیہ کی خوشنودی

مزاج سے ہواور نہ صخرہ پر قبہ کی تغیر سے۔ یہ الگ اور مستقل بالذات ایک عظم ہے، جس سے مقصود امت مسلمہ کو شرک کے شوائب ومحرکات سے باز رکھنا اور یہ بتانا ہے کہ مساجد شان فی حرمت و اجلال یا فضیلت و برکت کا کیا عالم ہے۔ یہ محض گولڈ زیبر کی شرارت ہے کہ ان سے ایسے غلط معنی پہنائے اور ایسے بعید ازقیاں محمل پر محمول کیا، جو مور خین اور شار حین حدیث کی تصریحات کے بالکل خلاف ہے۔ گولڈ زیبر نے حضرت امام زہری کے مرتبہ روایت و توثیق کو اہل علم کی نظروں میں گھٹانے اور کم کرنے کی غرض سے دو سرا اعتراض یہ کیا ہے کہ یہ بنو امیہ کے نوجوانوں کو احادیث کی روایت کی اکثر بغیر شخص سے دو سرا اعتراض یہ کیا ہے کہ یہ بنو امیہ دیتے تھے۔ اور اس کے جوت میں یہ واقعہ چیش کیا ہے کہ ایک مرتبہ ابراہیم بن ولید ویتے تھے۔ اور اس کے جوت میں یہ واقعہ چیش کیا ہے کہ ایک مرتبہ ابراہیم بن ولید اموی ان کے بال ایک مجموعہ احادیث لے کر آئے اور ان سے درخواست کی کہ اس

میں مندرجہ روایات کی تحدیث کی انھیں اجازت مرحمت فرمائی جائے۔ زہری نے بغیر

من یستطیع ان یخبرک بھا؟ میرے سوایہ احادیث تحمیں اور کون تنا سکتا ہے؟

سمی حیص میص کے فوراً اجازت دے دی اور کھا:

اس سے اس نوجوان کو موقع ملا کہ وہ جن مرویات کو چاہے زہری کی طرف منسوب کرکے بلا محابہ بیان کردے۔

الزام کی اس نوعیت یا بالفاظ دیگر اس افسانہ طرازی میں حقیقت اور سچائی کا پہلو کس درجہ نمایاں ہے' اس کا اندازہ اس بات سے لگائے کہ جمال تک کتب سنت اور صحا نف جرح و تعدیل کا تعلق ہے' ان میں ابراہیم بن ولید کے بارے میں مرے سے پچھ ذکور ہی نہیں۔ نہ اس کا شار ثقات میں ہوتا ہے' اور نہ ضعفاء و متروکین میں۔ سوال ہے ہے کہ وہ صحفہ یا مجموعہ احادیث آخر کیا ہوا' جے امام زہری کی خدمت میں پیش کیا گیا اور کن لوگوں نے اس سے روایت کی۔ کتب تاریخ میں ان اہم سوالات کا جواب یایا نہیں جاتا۔

یہ اعتراض بھی پادر ہوا ہے کہ امام زہری بغیر تحقیق کیے اور جانے ہو جھے اعلایت و مرویات کے ہر اس مجموعہ پر مہر توشق ثبت کردیتے تھے جو ان کی خدمت میں تلافہ اجازہ کی غرض ہے پیش کرتے تھے۔ گولڈزیمر کو کون بتائے کہ مخل حدیث کا ایک اصول عرض المنادلہ بھی ہے۔ اور امام زہری بلاشبہ اس پر عمل پیرا تھے۔ شخ این العملاح نے عرض المنادلہ کی دو صور تیں بیان کی ہیں۔ ایک یہ کہ اساد اپ شاگر د کو خود کوئی کتاب یا صحفہ عطا کرے اور اس کی روایت و تحدیث کی اجازت شاگر د کو خود کوئی کتاب یا صحفہ عطا کرے اور اس کی روایت و تحدیث کی اجازت دے۔ دوسرے یہ کہ تلمیذ کسی اپ صحفہ یا کتاب کو جس کو اس نے اپ شخ سے سام جو شخ کے سین مطابق ہیں یا نہیں اور پھر آگر یہ ساع کے عین مطابق ثابت ہوں تو ان کو بیان کرنے کی اجازت دے دے۔

ہے ہے عرض المنادلہ کی وہ جانی پہچانی صورت جو تمام محد ثین کے ہاں عمواً مروج تھی۔ حاکم کا کمنا ہے کہ متقد مین میں ایک بہت بڑی تعداد نے اس کو ساع کے مترادف تھہرایا ہے۔ چنانچہ امام مالک ' ربیعہ ' کیکی بن سعید ' مجابد اور سفیان ثوری وغیرہ سے بھی تخل و ادا کا یہ معمول مروی ہے۔ ایوب کا قول ہے کہ ہم زہری کی خدمت میں توثیق و تقدیق کی غرض سے اکثر روایات پیش کرتے رہے۔ عبیداللہ بن عمر نے فرمایا ہے ' میں ایک مرتبہ زہری کے پاس احادیث و روایات پر مشتمل ایک کتاب لایا۔ انھوں نے اسے خوب و یکھا بھالا' اس کے بعد کہا:

اجزتک به۔

میری طرف سے تممیں اس کی روایت کرنے کی اجازت ہے۔

گویا مخل و ادا کا یہ اسلوب ان کے ہاں بھی رائج تھا۔ ان کے اکثر تلافہ کا کہنا ہے کہ ہم جن روایات کو ان سے سنتے تھے ان کو لکھ لیتے تھے اور پھر تصدیق و توفق کی خاطر ان کی خدمت میں پیش کرتے تھے۔ جب انھیں ان مندرجات کے بارے میں اطمینان ہو جاتا کہ صحیح ہیں تو اجازت مرحمت فرما دیتے کہ ہم ان کو دوسروں تک بلاخوف و خطر پہنچا دیں۔

عرض المناولہ کی اس بصطلاح پر اگر غور کیا جائے تو اس کے معنی سے ہیں کہ ابراہیم بن ولید نے زہری کی خدمت میں اگر کوئی صحفہ یا کتاب پیش کی ہوگی تو اس کا ہمااس کے سوا اور کچھ نہ ہوگا کہ شیخ اس میں درج احادیث و روایات کو بنظر امحان دیکھ لیں 'اور اس کے بعد اجازت سے مفتح فرمائیں 'نہ سے کہ ایسے مفتوات کو زہری کی طرف منسوب کرکے پھیلائیں اور شائع کریں اور بایں جلالت قدر اور بایں زہر و ورع اس محصیت میں ان کے موید و معادن بنیں 'اور انھیں کھلی چھٹی دے دیں کہ جو چاہیں اپنی طرف سے کمیں 'اور جس حدیث کو چاہیں 'بیان کریں۔ بیات دیں کہ جو چاہیں اپنی طرف سے کمیں 'اور جس حدیث کو چاہیں' بیان کریں۔ بیات نہ صرف امام زہری کے شایان شان نہیں ' بلکہ اس دور کی روح کے بھی منافی ہے ' بہ میں کہ تابعین کی اکثریت ابھی بقید حیات تھی اور اسلام ایک تعامل' ایک روشنی اور اسلوب حیات کی حیثیت سے پورے معاشرے کی رگ و پے میں جاری و روشنی اور اسلوب حیات کی حیثیت سے پورے معاشرے کی رگ و پے میں جاری و ماری تھا۔

گولڈ زیسر کا تیسرا اعتراض جس کو بڑی چا بکدستی اور مکاری سے ترتیب دیا گیاہے' امام زہری کے اس قول پر مبنی ہے کہ:

ان هُؤلاء الأمراء اكرهو ناعلٰي كتابة احاديث-ان حكرانوں نے ہمیں كتابت احادیث پر مجبور كردیا-

جس سے یہ مستشرق یہ ثابت کرنا چاہتا ہے کہ بنو امیہ کے حکمرانوں اور امرانے اخصیں معاذ اللہ جھوٹ بولنے اور احادیث وضع کرنے پر مجبور کردیا عالانکہ یہ بات نہیں۔ ان کے کہنے کامقصد صرف یہ ہے کہ پہلے ہمارا تعلق علما کے ای گروہ سے تھاجو ازراہ تورع احادیث کو معرض تحریر میں لانے کو مناسب خیال نہیں کرتا تھا

اور سجھتا تھا کہ احادیث و روایات کے معالمہ میں کتابت سے زیادہ حافظہ کو اہمیت عاصل ہے کیونکہ کتابت و تحریر میں بسرحال تغیر و تبدل اور تصحیف و تحریف کا احمال پایا جاتا ہے، جب کہ حافظہ میں اس نوع کا احمال پایا خمیں جاتا۔ لیکن جب عمر بن عبدالعزیز اور بشام نے ان سے ذخیرہ احادیث کو قلمبند کرنے کو کما تو انھوں نے اس پر لیک کما اور اس کی افادیت کے پیش نظر احادیث و روایات کو قید تحریر میں لانے پر رضامند ہو گئے۔

یہ ہے وہ پس منظر جس میں امام زہری نے کما کہ جمیں خلفاء اور امرا نے مجبور کر دیا کہ وہ خزانہ علم اور میراث نبوت جسے ہم اب تک سینوں میں محفوظ رکھتے چلے آئے تھے 'کتابت و تحریر کی شکل میں عوام تک پہنچادیں' جب کہ اس سے پیشتر ہم صرف انھیں لوگوں کو اس کے تحل و ادا کا سزاوار قرار دیتے تھے' جو ثقہ' متقی' اور حفظ کی خداداد صلاحیتوں سے بہرہ ور ہوں۔

خطیب بغدادی نے زہری ہی کے الفاظ میں یوں بیان کیا ہے:

كنا نكره كتاب العلم حتى اكرهنا عليه هؤلاء الامرا فرأينا ان لا نمنعه احداً من المسليمن-

ہم علم کو قلبند کرنا پند نہیں کرتے تھے 'یہاں تک کہ ان امرا اور حکمرانوں نے ہمیں اس پر مجبورکیا۔ چنانچہ ہم نے مناسب سمجھا کہ علم و معرفت کے ان فیوض سے کسی بھی مسلمان کو محروم نہ رکھیں۔

لینی واقعہ صرف یہ ہے کہ امام زہری نے احادیث و روایات کی تحدیث و بیان کے بارے میں احتیاط و تورع کی اس قدیم روش کو ترک کر دیا ، جس کا تعلق تعلیم و تدریس کے اس نظام سے تھا جو صرف حفظ و خداکرہ کی استواریوں کے بل پر قائم تھا اور اس کے بجائے گابت و تحریر کے اس اسلوب کو اپنا لینے پر مجبور ہو گئے جس سے اخذ و استفادہ کے دائرے نسبتاً زیادہ وسیع ہو جاتے ہیں 'اور رائے کی سے تبدیلی بقول ان کے اس بنا پر رونما ہوئی کہ امراء بنی امیہ نے تعلیم و تربیت اور اشاعت و تبلیغ سنت کے نقطہ نظرے اس کی اہمیت و افادیت پر زور دیا۔

گولڈز یمرنے اس واقعہ کو جس رنگ میں پیش کیا' اس پر غور کیجئے اور بتائے 'کیا بحث و استدلال کے کسی پہلو سے بھی ان کی منقولہ عبارت سے یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ امام زہری نے بنو امیہ کے خلفا کے ایماء و تھم پر وضع و اختلاف حدیث کی طرح ڈالی' اور ان کی ہمنوائی اور خوشنودی کی خاطر جھوٹ بولنے کا عمد کیا۔ افترا پردازی کے اس بھونڈے انداز کو وہی مخص اپنا سکتا ہے جو یا تو اسلامی علوم اور ان کے تاریخی پس منظر سے یکسرنا آشنا ہو' اور یا پھر تعصب و عناد نے اس کے فعم و ادراک کی صلاحیتوں کو سلب کر رکھا ہو۔

ان اعتراضات کے علاوہ گولڈز بیرنے امام زہری سے متعلق کچھ اور اعتراضات کے علاوہ گولڈز بیرنے امام زہری سے متعلق کچھ اور اعتراضات بھی پیش کیے ہیں جنمیں ہم شائستہ النفات نہیں سیجھتے۔ ان سب کا حاصل کمی تھسی پٹی بات ہے جس کا وہ کئی بار اعادہ کر چکے ہیں کہ ان کا تعلق چو نکہ خلفاء و امرائے وقت سے نیاز مندانہ تھا' اس لیے انھول نے اکثر ان کے ہفوات کی تائید میں احادیث گھڑی ہیں اور وضع کی ہیں۔

ہم اس سے پہلے امام زہری کے مرتبہ عدل و انقا اور جلالت علمی کے بارے میں ائمہ اور نقادان حق کی آرا نقل کر چکے ہیں اور بتا چکے ہیں کہ اگرچہ طفائے امیہ سے ان کے مراسم تھے کیکن یہ مراسم نیاز مندانہ ہرگزنہ تھے اور ان سے ان کاجذبہ حق گوئی بھی متاثر نہیں ہوا۔ یمی وجہ ہے کہ انھوں نے ان کے روبرو جس بات کو میچ سمجھا بر ملا اس کا ذکر کیا اور جس کو غلط جانا بغیر کسی ججک کے اس چزکی تردید کی۔ اور اس بات کی قطعی پروا نہیں کی کہ اس سے اس دور کے ظفاء و امراکس درجہ چیں بہ جبیں ہوں گے۔

اور پھر مسلمان حکرانوں سے تعلقات و مراسم کے یہ معنی کب ہیں کہ اس سے ان کا مرتبہ عدالت و ثقابت مجروح ہوتا ہے۔ کیا متعدد صحابہ کی حضرت معاویہ سے رسم و راہ نہ تھی؟ کیا امام ابو حنیفہ رطاقیہ کا خلیفہ منصور کے ہاں آنا جانا نہ تھا؟ اور کیا یہ تاریخی حقیقت نہیں کہ ان کے تلمیذ رشید اور منجے ہوئے فقیہ ابو یوسف ہارون الرشید کے ایما پر مند قضا پر فائز ہوئے۔ یمی نہیں تابعین میں سے بہت سے نامور اصحاب نے بنو امیہ کے عمد میں عمد ہ قضا کو زینت بخشی، جیسے شرتک ابو اور یس الخولانی، عبدالرحمٰن بن ابی یعلی اور قاسم بن عبدالرحمٰن بن مسعود وغیرہ۔ لیکن اس کے باوجود امت مسلمہ میں کسی مختص نے ان حضرات کی جلالت قدر اور مرتبہ انقاد تقابت کو ہدف مطاعن نہیں محمرایا۔

## کتب حدیث اور ان کے مئولفین

احادیث رسول کی تعداد ہزاروں سے متجاوز ہو کر لاکھوں تک پہنچی ہے۔ امام احمد بن طبل نے سات لاکھ پچاس ہزار روایات میں سے قریباً چالیس ہزار کو منتخب کیا اور ان سے اپنی معروف کتاب مسند کو زینت بخش۔ سیوطی نے جمع المجوامع میں کوشش کی کہ آخضرت ملتھیلا کی تمام احادیث کا استیعاب کیا جائے لیکن ابھی ایک ہی لاکھ کے قریب احادیث تر تیب وے پائے تھے کہ فرشتہ اجل نے زندگی کا رشتہ منقطع کر ویا۔

ظاہر ہے استے بڑے خزانہ علم کو جو متعدد اور بو قلموں کتب مدونہ میں محفوظ ہے اور جس کی ترتیب و تسوید میں مخلف زمانوں میں مختلف محدثین نے حصہ لیا ہے' صحت و استواری کے لحاظ سے ایک ہی مرتبہ اور درجہ کا قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اس لیے علما اور نقادان فن نے ان تمام مجموعوں کو مندرجہ ذمل چار طبقات میں تقسیم کیا ہے:

طبقه اولى: اس مين موطا صحيح بخارى اور صحيح مسلم داخل بين-طبقه ثانيه: اس مين جامع الترزى سنن الي داؤد ابن ماجه مسلد احمد أ

نائى كانام آتا ہے۔

طبقہ ٹالشہ: اس میں جو کتب شامل ہیں 'وہ یہ ہیں: مند ابن ابی شیبہ' مند اللهالی 'مند عبد بن حمید' مصنف عبد الرزاق اور کتب بہتی 'طبرانی اور طحاوی۔ طبقہ رابعہ: یہ ان لوگوں کی غیر متند کوششوں سے تعبیر ہے' عصور متاخرہ میں جضوں نے قصہ گو' واعظین' صوفیہ اور اصحاب بدع اور اہوا سے موضوع وضعیف اصادیث نقل کرکے اپنی تصنیفات کو سجایا' جیسے ابن مردویہ' ابن شاہین اور

اني الثينخ وغيره-

ہم آئندہ سطور میں صرف طبقہ اولی اور ٹانیہ سے متعلق چند کتابوں اور ان کے مولفین کا تذکرہ کریں گے 'کیونکہ بھی وہ علمی و تہذیبی ورشہ ہے جس پر بغیر کسی اختلاف رائے کے عمل 'استدلال اور فقہ و تقنین کا عمواً مدار ہے۔ ان کتابول کے مؤلفین فن حدیث کے امام و نقاد ہیں۔ ان کی تالیفات نہ صرف جودت اساد اور صحت کے اعلی مراتب پر فائز ہونے کی وجہ سے امتیازی درجہ کی سزاوار ہیں 'بلکہ اُن کی یہ خصوصیت بھی قابل ذکر ہے کہ ان کو جو حلقہ محدثین میں لازوال شہرت و پریائی حاصل ہوئی' یہ اننی کا حصہ و مقدر ہے۔

مؤطا: اس کے لغوی معنی الیمی راہ کے ہیں جو پامال اور عام ہو جس پر کثرت سے لوگ چلے اور گزرے ہوں۔ اور مجازی معنی یہ ہیں کہ یہ الیمی تماب ہے جس میں زندگی کے اسلوب و نہج کی تفسیر بیان کی گئی ہے جس کو آنخضرت سلی ہے اختیار کیا' جس کو صحابہ نے اپنایا اور علما و محد ثمین نے استدلال ورائے کا ماخذ و مبنی قرار دیا۔ یہ امام مالک کی وہ مایہ ناز اور لائق صدا فتحار تالیف ہے جس نے صحابہ کے عمل' فاوی اور سنن کی تفصیلات کو آنخضرت سلی کیا۔ امام شافعی کا کہنا ہے:

مااعلم شيئًا اصح عن مؤطا-

موطا سے زیادہ صحیح کتاب میرے علم میں نہیں آئی۔ قاضی ابو بکر ''القبس'' میں لکھتے ہیں:

العلمي البوبر المثل مين تصفي على: المام المانية

هذا اول كتاب الف في شرائع الاسلام.

شرائع اسلام کے بارے میں یہ بہلی کتاب ہے جو تالف ہوئی۔

۔ قاضی عیاض نے ایک نظم میں اسے احادیث کے اعتبار سے اصح' اور استدلال و اشتنباط کے لحاظ سے اثبت کہاہے۔

حعرت سفیان کا قول ہے:

اول من صنف الصحيح مالك و الفضل للمتقدم

مالک پیلے محدث میں جنھوں نے صحیح الف کی اور نضیلت کا حق دار متقدم ہی

\_\_\_

شاہ عبد العزیز کا ارشاد ہے کہ متوطا صیحن کے لیے بمنزلہ مال کے ہے۔ کیونکہ امام بخاری و مسلم نے اس سے طریق روایت 'تمیز رجال اور وجود استنباط کا علم سیکھا ہے۔

ابوزرعه رازی نے کہا ہے' اگر کوئی محض طفیہ یہ کیے کہ موطاکی اصادیث اگر صحح نہ ہوں تو میری بیوی پر طلاق واقع ہو۔ اس صورت میں یہ حانث نمیں ہوگا۔ موطا ابتداء دس ہزار احادیث و روایات پر مشمل تھی جن میں آثار' فادیٰ اور مرسل و موقوف سب نوع کی روایات پائی جاتی تھیں لیکن تحقیق و تفحص کے بعد امام نے ۲۵ احادیث کو اس لائق سمجھاکہ موطامیں جگہ پائیں۔

درجہ اولی کی کتابوں میں اس کا گیا مقام ہے؟ اس میں دورائیں ہیں۔ متقدمین میں کچھ حضرات نے اس کو صحیح بخاری اور مسلم سے فائق جانا ہے۔ متاخرین میں شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز اس کو صحیح بخاری اور مسلم پر ترجیح دیتے ہیں' لیکن نقادان فن اور جمور علماء کے نزدیک صحیحیٰ کثرت روایت' جودت رجال اور حسن ترتیب وغیرہ کے اعتبار سے موطاسے افضل ہیں۔

موطا کو صرف حدیث وفقہ کے ذرو جواجر بر مشمل ایک گنینہ سمجھنا فلط ہے۔ یہ ہماری تہذیب و ثقافت کی اولیں' متندتر اور مکمل دستاویز ہے جو ہم تک پنجی ہے۔ اس میں جہال احادیث کو جمع کیا گیاہے وہاں یہ بھی بنایا گیاہے کہ عمد صحابہ میں زندگی کا چلن کیما تھا اور اسلام کے مرکز افوار میں زندگی کا چلن کیما تھا اور اسلام کے مرکز افوار سمجھا گیا اور اس کے احکام و نبوت ہے' اسلام کو کس رنگ میں پیش کیا گیا' کس طرح سمجھا گیا اور اس کے احکام و مسائل کی وہ کیا فقہی شکل تھی جو صحابہ نے اپنائی۔ لیمن یہ دستاویز اس تاریخی اہمیت کی حامل ہے کہ اس کا تعلق عمد نبوی سے بہت قرب کا ہے۔ اس میں چالیس روایات الی بیں جن میں امام صاحب اور آنخضرت میں تایات سے تعبیر کیا جاتا دوراویوں کا واسطہ ہے۔ ان روایات کو اصطلاح محدثین میں ثنایات سے تعبیر کیا جاتا

ابوالقاسم بن محد بن حسين شافعي كاكمنا ہے كہ مكوطا كے متعدد نفخ بيں جن ميں گيارہ زيادہ معروف بيں كين چار ايسے بيں جو قبوليت و شهرت كے بام عروج پر بينچ موطا كيل بن كيل المعمودي، موطابن كير، مكوطا ابى مععب اور موطا ابن وہب۔ لیکن جب مطلقاً موطاکا نام لیا جاتا ہے تو اس سے مراد کی ین کی کی روایت بی ہوتی ہے۔

ل بدن مبلکی بن کی المعمودی اندلی ہیں اور امام صاحب کے ان تلافرہ میں ہیں جن کا امام صاحب کے ان تلافرہ میں ہیں جن کا امام صاحب بت احترام کرتے تھے۔ خود اندلس میں انھیں عزت و توقیر کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ صاحب کشف الفنون نے موطاکی متعدد شروح کا تذکرہ کیا ہے۔ مشہور شارحین کے نام یہ ہیں:

ابو محمد عبد الله بن محمد النه بن محمد النوى البعليموس ابو مردان عبد الملك بن حبيب المالكي في خطال الدين السيوطي الحافظ ابو عمر بن عبد البروسف بن عبدالله القرطبي متاخرين مين شاه ولى الله كي شروح المسفى اور المسوى جين جو عربي اور فارس مين كسى متاخرين مين شاه ولى الله كي شروح المسفى اور المسوى جين جو عربي اور فارس مين كسى متاخرين مين شاه ولى الله كي شروح المسفى اور المسوى جين جو عربي اور فارس مين كسى متاخرين مين شاه ولى الله كي شروح المسفى اور المسوى جين جو عربي اور فارس مين كسي

امام مالک ....متوطا کے متولف کا اسم گرامی مالک ہے' ابو عبداللہ کنیت ہے۔ اور امام وارالهجر ق لقب۔ سلسلہ نسب بول ہے: ابو عبداللہ مالک بن انس بن مالک بن ابی عامر بن عمرو بن الحارث بن غیمان ابن جثیل (ابن سعد نے خثیل لکھا ہے) بن عمرو بن اصبح۔

آپ کے پردادا ابو عامر آمخضرت ماٹھیا کے عمد سعادت میں حیات تھے۔
ایک روایت کے مطابق 'بدر کے سوا تمام معرکہ آرائیوں میں آمخضرت ماٹھیا کے
ساتھ شریک رہے۔ ذہبی نے تجرید العجابہ میں ان کا ذکر کیا ہے اور بتایا ہے کہ یہ
آگرچہ آمخضرت ماٹھیا کے زمانے میں اسلام کی آغوش میں آچکے تھے لیکن ان کا
آمخضرت ماٹھیا سے لقا ثابت نہیں۔ یکی بن بمیرکی روایت کے مطابق مدینہ منورہ میں
ساوھ میں پیدا ہوئے۔ شکل و صورت کا انداز یوں تھا۔ فریہ اندام ' رنگ زردی ماکل سفید 'چٹم کشادہ 'صورت حسین 'ناک شرفاء عرب کی طرح بلند۔

نمایت خوش لباس تھے 'کپڑے خاص اہتمام سے مصرو خراسان سے منگواتے۔ بعض لوگ اس پر اعتراض کرتے تو فرماتے علائے مدینہ کا بھی دستور ہے۔ خوشبو کا استعال اکثر کرتے۔ مجلس درس میں عود کی انگیٹھی سلگتی رہتی۔ جس فضا سے ایک بارگزر جاتے ممک دیر تک اس پر چھائی رہتی

بیشه باو قار علماء کی تهم نشینی اختیار کی اور شب و روز مطالعه و تدریس میں

مفروف رہے۔ کماکرتے تھے کہ میں نے سفها اور کم عقل لوگوں کی رفافت و صحبت مجمی پند نہیں گی۔

مدینہ طیبہ سے عشق کی حد تک محبت تھی۔ سفر حج کے سوا بھی مدینہ سے باہر قدم نہیں دھرا۔ فیاض' حق گو اور بلا کے مستقل مزاج تھے۔ ۱۹۵ھ میں وفات یائی۔

آپ کے شیوخ جن سے آپ نے حدیث سیھی۔ نافع' زہری'امام جعفر صادق' محمد بن المنکدر' محمد بن کیجیٰ ابو حازم اور ابوسعید ایسے مشاہیر ہیں' جن کے صدق' شبت اور حفظ و انقان پر امت کا انقاق ہے۔

نافع 'حضرت عبدالله بن عمر کے آزاد کردہ غلام تھے۔ ۳۰ برس تک برابر حضرت عبدالله بن عمر کی جلوت و خلوت میں شریک رہے۔ جب تک یہ بقید حیات رہے 'امام مالک ان کے حلقہ درس سے استفادہ کنال رہے۔

، نہری کا حدیث و سنت کے حلقوں میں کیا مقام ہے' اس پر ہم تفصیل ہے۔ سے گفتگو کر چکے ہیں۔

امام جعفر صادق امام باقر کے نامور فرزند ہیں۔ ان کے تلاندہ میں امام مالک کے علاوہ سفیان بن عینیہ' سفیان توری اور امام ابو حنیفہ الیی عظیم شخصیتیں داخل ہیں۔

محمد بن المنكدر كبار تابعين ميں تھے۔ صدق وراست گوئی ميں مشہور تھے۔ زہری'شعبہ اور سفیان کے شیخ حدیث تھے۔

محدین میجی انصاری: امام لیث بن اسحاق اس کے شاگر دہیں۔

ابو حازم: تابعی تھے۔ حضرت سمل بن سعد سے لقاء و روایت کا شرف حاصل تھا۔ مدینہ کے مفتی تھے۔ نسائی اور ابن معین نے ان کی تویش فرمائی ہے۔

ابوسعید: مدینہ طیبہ میں عمدہ قضا پر فائز تھے۔ عدی بن ثابت اور زین العابدین کے شاگرد تھے۔ امام مالک کے علاوہ شعبہ 'توری' ابن عینیہ' حماد بن زید اور لیٹ وغیرہ نے ان سے روایت کی۔

وثوق مين فائل تركاب كا يورا نام عظيم المرتبت وكية انوار رسالت اور صحت و وثوق مين فائل تركاب كا يورا نام ب: المسند الجامع الصحيح المختصر من

امور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه بي پلى كتاب ب جس مين احاديث ك وسيع تر ذخيره مين سے صرف انني احاديث سے اعتاكيا كيا ہے جو سندو متن كے اعتبار سے صحت كے اعلى مرتبے ير فائز بين علامہ نووى كاكمنا ہے:

اتفق العلماء على ان اصح الكتب بعد القرأن الكريم الصحيحان صحيح البخارى و صحيح مسلم و تلقها الائمة بالقبول و كتاب البخارى اصحهما صحيحًا.

فن حدیث کے جانے والوں کا اس بات پر اتفاق رائے ہے کہ قرآن کریم کے بعد کتب حدیث میں سے میحن یعنی بخاری و مسلم صحت ووثوق کے بلند ترین درج پر متمکن ہیں۔ ائمہ حدیث کے حلقوں میں ان دونوں کو زبردست قبول و پذیرائی حاصل ہے۔ و پذیرائی حاصل ہے۔ میں اس میں اس ہے۔ میں اس میں میں اس میں

امام مسلم کا قول ہے:

ليس له نظير في فن الحديث.

فن حدیث میں اس کی نظیر نہیں پائی جاتی۔

زہی نے کماہے:

اما الجامع البخاري فاجل كتب الاسلام و افضلها بعد كتاب الله. صحح بخاري كتب اسلام ميس كتاب الله ك بعد سب سے زيادہ جليل القدر اور

الحچی ہے۔

امام نسائی کا قول ہے:

اجود هذه الكتب كتب البخارى-

کتب حدیث میں صحیح بخاری جودت و صحت میں ممتز ہے۔

حافظ عماد الدين ابن كثيرن ان الفاظ سے خراج هسين پيش كيا ہے: ليستسقى بقرأته الغمام واجمع على قبوله وصحة ما فيه اهل الاسلام۔ ابرو سحاب اس سے اپنى پياس بجماتے ہيں اور اہل اسلام كا اس كى صحت و پذيرائى پر كمل اتفاق ہے۔

البرہان القیراطی اور علامہ علاء الدین و مشق نے اس کی تعریف میں باقاعدہ قصیدے لکھے ہیں جس میں بتایا گیا ہے کہ صبحے بخاری نے کن فضائل اور خوبیوں کی وجہ سے قبول عام اور بقائے دوام کامقام حاصل کیا ہے۔ بعض مغاربہ بخاری ومسلم کے باہمی نقابل سے اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ صحیح مسلم کو صحیح بخاری پر فضیلت و ہرتری حاصل ہے لیکن بیہ نقابل نسبی اور اضافی مسلم کو تعلقہ صحید مسلم سے جسس ایس کردہ میں مضع اور میں عام تا میں قالقہ الاشاران ت

یے مسلم کو یع بھاری ہر تھیات و برتری کا من ہے ین بید تھیں می اور اسان ہے۔ اس کا تعلق صحیح مسلم کے حسن بیان' جودت وضع اور رعایت و قائق الاشارات ہے ہے۔ صحت و قوت' نقدو تعمص اور حکمت و فقہ کے ان جواہر ریزوں سے نہیں جو صحیح بخاری کے صفحات و ابواب میں تھیلے ہیں۔

اس حقیقت کو حافظ عبدالرحمٰن بن علی بن ربیج نے ایک نظم میں یول

بیان کیاہے:

تنازع قوم فی البخاری و مسلم لدی وقالوا ای ذین یقدم فقلت لقد فاق البخاری صحة کما فاق فی حسن الصناعة مسلم

یعنی میرے ہاں کچھ لوگوں نے اس مسلد میں بحث و تحرار سے کام لیا کہ صحیح بخاری و مسلم میں کون تقدم و فرقیت کی حقدار ہے۔ میرا جواب بیہ تھا کہ جہال سک صحت و قوت اساد کا تعلق ہے صحیح بخاری کو اسی طرح تقدم حاصل ہے جس طرح کہ صحیح مسلم حسن صناعت و ترتیب کے لحاظ سے تقدم و فوقیت کی سزاوار ہے۔ صحیح بخاری کو جو امت نے ہاتھوں ہاتھ لیا اور ہمہ کیر قبولیت و پذیرائی سے نوازا'اس کے اسباب یہ تھے کہ:

ا۔ اس کے دامن میں تمام مسانید و صحاح کا متند ترین ذخیرہ سٹ آیا

ال کی شرائط اندراج نبتاً کڑی اور سخت ہیں۔ یمی وجہ ہے امام عاری نبتاً کڑی اور سخت ہیں۔ یمی وجہ ہے امام بخاری نے کسی روایت کو اس وقت تک اپنی صحیح میں رقم نہیں فرمایا جب تک اس مات کا یقین نہیں کر لیا کہ روای کو مروی عنہ سے لقا و تعلم کا شرف عاصل ہے۔ صرف معاصرت کا ان کے ہاں اعتبار نہیں۔

س صحت و قوت کے التزام کے ساتھ امام نے صحیح بخاری کے ابواب

و تراجم میں جن فوائد فقید 'نواور حکمیہ اور وقائق استدلال و استباط کا اظمار کیا ہے' یہ اننی کا حصہ اور مقدر ہے۔ اس میں کوئی دو سرا شریک و سمیم نہیں۔ اسی حقیقت کو علماء حدیث نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے: فقہ البخاری فی تر اجمہ۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ اگر امام بخاری کے فقہی اور حکیمانہ مقام کو جاننے کا شوق ہو تو صحیح بخاری کے تراجم پر خور کرو۔

۴۔ بخاری کے جن رجال روا ہ کو نقادان فن حدیث نے جرح و تفتگو کا ہرف تھرایا' وہ صحیح مسلم کے رجال کے مقابلہ میں کہیں کم ہیں۔

۵۔ اس میں مضامین کے اعتبار سے تنوع اور جامعیت پائی جاتی ہے۔ یعنی جمال اس میں احادیث رسول کو بیان کیا گیا ہے ' وہاں آثار صحابہ ' غریب القرآن اور ارباب سیر کے طریق پر خصوصیات احوال و قائع پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے۔

امام بخاری کے دل میں اس ملند پاپیہ تالیف کا خیال کیونکر پیدا ہوا' اس کو انھوں نے خود بیان کیا ہے:

كنت عند اسخق بن راهويه فقال لى بعض اصحابه لو جمع احدٌ كتابا مختصراً فى سنن الصحيحه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم التى بلغت من الصحة اقصى درجاتها كان احسن و تيسر العمل عليها للعاملين من دون مراجعة الى المجتهدين قال فوقع ذلك فى قلبى و اخذ بمحامع خاطرى فصنفت هذا الجامع الصحيح-

میں اپنے استاد اسلحق بن راہویہ کے پاس بیٹھا تھا کہ ان کے تلانمہ میں ایک صاحب نے یا بروایت دیگر خود انھوں نے کما' اگر کوئی مخص آنخضرت ساتھایا کے سنن کے بارے میں ایک مخصر مگر صحح تر کتاب تر تیب دے دے تو یہ بہت اچھا ہوگا۔ اس کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہوگا کہ عمل کرنے والوں کے لیے اس میں آسانی پیدا ہوجائے گی۔ وہ بغیر فقما مجتدین کی منت پذیری کے حقیقت حال کو جان سکیں گے۔ میں نے جب یہ تجویز سنی تو دل کو الیم بھائی کہ اس کے نتیجے میں میں نے اس جامع اور صحح کتاب کو مرتب کر ڈالا۔

علامہ ابن حجرنے اس میں مندرج احادیث کی تعداد ۲۳۹۷ بتائی ہے۔ امام جمام نے جب اپنی اس معرکتہ الآرا تصنیف کو امام احمد'ابن معین اور ابن

المديني اليسے جهاندہ فن کے روبرو پیش کیا تو انھوں نے اس کی توثیق کی اور اتنے برے ذخیرہ صدیث میں جار ایس احادیث کی نشاندہی کی جو ان کے نقطہ نظرے صحت کے اعلیٰ معیار پر پوری نہیں اترتی تھیں اور ان چار حدثیوں کے بارے میں بھی عقیلی کی بیر رائے ہے کہ شرائط صحت کے عین مطابق ہیں-

القول فيها قول البخاري-

اس سے متعلق امام بخاری کا قول ہی راجح قول ہے۔

یوں تو صحیح بخاری کے ساع سے بسرہ مند ہونے والوں کی تعداد ایک لاکھ کے لگ بھگ ہے لیکن وہ جلیل القدر روات جن کے ذریعے اس کی اشاعت کے دائرے وسیع ہوئے سے ہیں:

ابو طلحه منصور بن على بن قرنيه البرنووي القاضي حسين بن التلعيل

المحاملي' ابراہيم بن معقل انسفي اور الفربري-موخر الذكر الفربري كے نسخه نے قبول عام اور شهرت دوام حاصل كى-

صیح بخاری اپنے دامن علم میں کس درجہ وسعتیں لیے ہوئے ہے اور

فقها محدثین کے حلقوں میں اس کی قبولیت و پذیرائی کاکیاعلم ہے؟ اس کا اندازہ اس ہے کیجیے کہ بقول صاحب کشف الطنون کے ۸۲ ائمہ فن نے اس کی شروح رقم

فرمائين من مين زياده إيم چار بين:

فتح الباري (ابن حجر)- التنفيح (بدر الدين زركشي) عمدة القاري (علامه عيني) التوشيح (جلال الدین السوطی) فتح الباری اور عدة القاری کے مؤلفین ہم عصر ہیں۔ دونوں نے اپنے زوق و مشرب کے مطابق صیح بخاری کے مندرجات کی تشریح کی ہے۔ علامہ ابن حجر نے اگر بطریق محدثین ' رجال' لغت اور تطبیق احادیث و آثار میں محقیق و کاوش کے شاہ کار پیش سیے ہیں او علامہ عینی نے بھی ان پہلوؤں کے علاوہ فقہی مسائل سے اس دقیقہ سنجی اور عمق و گیرائی ہے تعرض کیا ہے کہ داد نہیں دی جاسکتی۔

امام بخاری: صیح بخاری کے مولف شہیر کا شجرہ نسب یوں ہے۔ ابو

عبدالله محد بن اسلحيل بن ابراتيم بن المغيره بن الاحنف الجعفي-

جمعہ کے روز عشا کے بعد بخارا میں ۱۳ شوال ۱۹۲۴ھ کو تولد فرمایا۔ قدو قامت میں توازن و اعتدال کار فرما تھا' یعنی نه زیادہ طویل تھے اور نه زیادہ کو تاہ۔ متعدد القاب كے ساتھ ياد كيے جاتے تھے' جيسے امير المومنين في الحديث' ناصر الا حاديث المصطفوبيہ اور ناشر المواريث المحمديہ۔

امام مسلم جو ان کے معاصر اور تلمذ اور جلیل القدر محدث تھے 'انھیں طبیب الاحادیث 'استاذ الاستاذین اور سید المحدثین کمہ کر پکارتے تھے اور اکثر فرط عقیدت سے کہتے تھے: اجازت دیجیے کہ میں آپ کے پاؤل پر بوسہ توقیر ثبت کروں۔ ابن المدنی کا کمنا ہے کہ خود امام بخاری کی نظروں میں کوئی دو سرا مخض ان کے پایہ کا نہیں تھا۔

حافظ ابن خزیمہ کا قول ہے کہ اس آسان نیلگوں کے بنچے کوئی بھی تعریض ان کی طرح حدیث کے قہم و حفظ پر قادر نہیں۔

ان کے اجداد میں منغیرہ پہلے مخص تھے جن کو یہ توفیق ارزانی ہوئی کہ محوسیت سے توبہ کرکے والی بخاری میان جعفی کے ہاتھ پر اسلام قبول کر لیا۔ جعفی انھیں اسی رعایت کی بنا پر کہا جاتا ہے۔

امام بخاری نے جن گرامی قدر راشدین کی آغوش میں پرورش پائی' ان کے بارے میں کما جاتا ہے کہ نہ صرف زہدوورع کے مرتبہ علیا پر فائز سے' بلکہ علم حدیث سے بھی اچھی طرح بسرہ ور سے۔ ان کے والد نے امام مالک اور ان کے طبقے کے محد ثین سے روایت کی۔

ان کے شیوخ کی فہرست میں وہ حضرات داخل ہیں جن کا تعلق تبع تابعین ' اتباع تبع تابعین معاصرین اور اقران سے ہے۔ مزید برآل انھول نے اپنے تلافہہ سے بھی روایت کرنے میں عار نہیں سمجھا کیونکہ بقول ان کے محدث کے لیے ضروری ہے کہ بغیر کسی فرق و اقمیاز کے ہراس مخص سے استفادہ کرے جو سنن اور اطادیث سے ایک گونہ واقفیت رکھتا ہو:

لايكون كاملاً حتى يكتب عمن فوقه وعمن مثله وعمن دونه

محدث اس وقت تک ذروہ کمال تک نہیں پنچا' جب تک سب سے روایت نہ کرے' اس مخص سے بھی جو علم میں اس سے فاکق ہے' اس مخص سے بھی جو در سب میں اس کے برابر ہے اور اس سے بھی جو اس سے کم درجہ کا ہے۔
انھوں نے جب شعور کی آنکھ کھولی' تو اپنے گردوپیش اسلامی علوم و

فن کا ایک دریا موجزن پایا۔ ان سے پہلے امام مالک اور سفیان توری حدیث فقہ اور مسائل پر کافی روشنی ڈال چکے تھے۔ ابن جر بخ تفیر پر کھل کر طبع آزمائی کر چکے تھے۔ ابن جر بخ تفیس سیرو تاریخ میں مجمہ بن اسحاق اور موسیٰ بن عتبہ کی تفصیلی کوششیں بار آور ہو چکی تھیں۔ عبداللہ بن مبارک زمدوورع پر بہت کچھ بیان کر چکے تھے۔ کسائی آغاز آفریش اور قصص الانبیاء کے بارے میں اظمار خیال کر چکے تھے۔ کسائی آغاز آفریش اور قصص الانبیاء کے بارے میں اظمار خیال کر چکے تھے۔ کیا بن معین صحابہ و تابعین کے احوال سے متعلق بہت کچھ کہہ چکے تھے۔ اس کے علاوہ مبتد عین جیسے جمیہ وغیرہ کے خیالات و افکار بھی اسلامی معاشرہ میں بعض لوگوں میں قکری و ذہنی انتشار کا باعث بن چکے تھے۔

امام موصوف نے ان تمام علوم و معارف اور خیالات سے استفادہ کیا اور اپنی صحیح میں تراجم کی صورت میں تردیداً یا اشار تا ان کو سمولیا۔ ان کا طلب مدیث میں خاص اسلوب سے تھا کہ بلاد اسلامی میں خود گھوم بھر کر سے دیکھتے کہ احادیث رسول کس کس کے سینے میں محفوظ ہیں۔ محد شین کے پاس سفر اختیار کرکے جاتے۔ دیکھتے اور پورا پورا اظمینان کر لینے کے بعد ان میں سے بحض سے روایت کرتے۔ ان کا کمنا ہے حدیث کی تلاش و جبتی میں شام 'مصراور الجزیرہ دو مرتبہ گیا۔ بھرہ میں چار مرتبہ قیام کا موقع ملا۔ تجاز میں پورے چھ سال بسر کیے۔ اور بغداد و کوفہ کے کتنے بھیرے ہوئے' ان کاشار مشکل ہے۔

حفظ و ندائرہ کی صلاحیتوں کا کیا عالم تھا' اس کو ان کے ایک معاصر حامد بن اسلحیل کی زبانی سنئے:

ان كاكمنا ہے امام بخارى كا ميرے ساتھ اكثر محدثين كى مجالس ميں آنا ان كاكمنا ہے امام بخارى كا ميرے ساتھ اكثر محدثين كى مجالس ميں آنا جانا رہتا تھا۔ ليكن اس شان كے ساتھ كہ نہ ہاتھ ميں قلم ہے نہ دوات و قرطاس۔ ميں ان سے كمتا رہتا كہ آپ كو آمدورفت سے كيا فائدہ پنچتا ہے جب كہ آپ ان احادیث كو جوشيوخ بيان كرتے ہيں ، قيد تحرير ميں نہيں لا پاتے۔ ايك دن انھوں نے مجھ سے كما ، ميں تيرا به طعن سنتے سنتے بھنا گيا ہوں۔ آؤ! آج به و كيھ ليس كه ميں نے جن احادیث كو حفظ كيا ہے ، ان ميں اور وہ احادیث جن كو تم نے باقاعدہ لكھ ركھا ہے كيا فرق ہے۔ ان كاكمنا ہے كہ جب ہم دونوں نے مقابلہ كيا تو ان كے مجموعہ احادیث كيا فرق ہے۔ ان كاكمنا ہے كہ جب ہم دونوں نے مقابلہ كيا تو ان كے مجموعہ احادیث

کو جو ہزاروں روایات پر مشتمل تھا' اس درجہ صحیح تر پایا کہ مجھے اس کی روشنی میں اینے تحریر شدہ مسودہ کی اصلاح کرنا بڑی۔

علامہ بکی نے طبقات کری میں ان کے ذوق شعری کی طرف بھی اشارہ کیا ہے لیا ہے لیا ہے کیا ہے اشارہ کیا ہے لیکن غالبایہ صحیح نہیں۔ مسلمانوں میں زہروورع کے پہلو بہ پہلو اظافیات میں جورو سخاوت اور مروت و پاکبازی کو بڑی اہمیت دی گئی ہے۔ اور امام بخاری کو ان دونوں اوصاف میں بہرہ وافر حاصل تھا۔ باپ سے جو ترکہ ملا اس کو معمان نوازی اور طلبہ حدیث کی ضروریات پر صرف کیا۔ مروت و پاکبازی کا یہ حال تھا کہ کبھی بھی کسی شخص کی غیبت کے مرتکب نہیں ہوئے۔

صحیح بخاری کے علاوہ ان کی اور بھی تقنیفات ہیں جیسے الادب المفرد' قرأت الامام' برالوالدین' کتاب الهبة' کتاب الوجدان' کتاب العلل' کتاب الکئی اور تاریخ اوسط و تاریخ صغیر وغیرہ۔

۲۵۷ھ میں سمرقند کے ایک قربیہ فسر تنگ میں وفات پائی۔

ایک شاعر نے ان کی تاریخ ولادت و وفات اور سنین حیات کی ان اشعار

میں نشاندہی کی ہے

کان البخاری حافظًا و محدثًا جمع الصحیح مکمل التحریر میلاده صدق و مدة عمره فیها حمید وانقضی فی نور

صحیح مسلم: صحاح ستہ میں صحیح بخاری کے بعد دوسرے درجے پر جس کتاب کو امت کے تمام حلقوں میں بہت زیادہ قدر و منزلت کی نظرے دیکھا گیا اور جس کی صحت واستناد کا پورے عالم اسلامی میں چرچا ہوا' وہ صحیح مسلم ہے۔ اس میں محذف مررات چار ہزار احادیث مندرج ہیں۔ کل تعداد جن میں مکررات بھی داخل ہیں سات ہزار دوسو چھیٹر کے لگ بھگ ہے۔

جیسا کہ ہم پہلے کہ چکے ہیں 'بعض علماء مغرب اس کے اسلوب اور حسن صناعت سے اس درجہ متاثر ہیں کہ ان کی رائے میں اس کو صحیح بخاری پر فوقیت حاصل ہے۔ حافظ ابو علی نیسا پوری بھی جو حاکم کے شیوخ میں ہیں' اس کے

بارے میں ان کے ہم نوا ہیں۔ ان کا قول ہے:

ماتحت اريم السمآء اصح من كتاب مسلم.

اس آسان کے نیچی صحیح مسلم سے زیادہ صحیح اور کوئی کتاب نہیں پائی جاتی۔ صحیح مسلم کی سیہ فوقیت سرسرا نہیں اور اضافی ہے۔ اس کا مابہ الانتیاز دراصل سیہ امر ہے کہ اس کے مولف احادیث کو مقاطع کی حیثیت سے امام بخاری کی طرح ابواب میں نہیں چھیلاتے، بلکہ ایک ہی باب میں تمام متعلقہ احادیث جمع کر دیتے ہیں۔

اس میں رباعیات لینی الی احادیث بھی ہیں' جن میں راوی اور آنخضرت ملی کیا کے درمیان صرف جار ہی روات کا واسط ہے۔

احادیث کے اندراج میں انھوں نے کن شرائط کو ملحوظ و مرعی رکھا ہے۔ ابن العملاح نے اس کی ان الفاظ میں تفریح کی ہے:

شرط مسلم في صحيحه ان يكون الحديث متصل الاسناد بنفل الثقة عن الثقه سالما من الشذوذ والعلة.

مسلم نے اپنی صحیح میں اس بات کا التزام کیا ہے کہ حدیث سند کے اعتبار سے اس طریق سے موصول و متصل ہو کہ ثقہ تقہ سے روایت کرے اور مید کہ مید شذوذ و علت کے عیوب سے ہر طرح پاک ہو۔

امام مسلم نے اس جلیل القدر کتاب کی تالیف اور خصوصیات سے متعلق جو کچھ فرمایا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے:

ماوضعت شيئًا في كتابي هذا الا بحجة وما اسقطت منه شيئًا الا بحجة

میں نے اس میں جن روایات کا اندراج کیا ہے وہ بھی دلیل کی بنا پر کیا ہے اور جن روایات کو درج نہیں کیا' وہ بھی برینائے دلیل نہیں کیا۔

لیس کل شی عندی صحیح وضعته ههنا. انما وضعت ما اجمعوا علیه

میں نے اس میں ہراس حدیث کو درج نہیں کیا جس کو میں صحیح سمجھتا ہوں بلکہ صرف اننی احادیث کو درج کیا ہے جن کی صحت پر اجماع ہے۔

عرضت كتابى هذا على ابى زرعة الرازى فكلما اشارانه له علة تركته

وكلماقال انه صحيح وليس له علة خرجته

میں نے اپنی یہ تالیف مشہور محدث ابوزرعہ رازی کو دکھائی۔ سو جمال جمال انھوں نے علت کی نشاندہی کی میں نے ان کو ترک کرویا' اور جس جس حدیث کے بارے میں انھوں نے کما کہ یہ صحیح ہے اور علت سے پاک ہے' میں نے اس کی تخریج کی۔

علمی دنیا میں اس کی پذیرائی و قبولیت کے دائرے کتنے وسیع ہیں اور اس میں ندکورہ احادیث علم و فقہ کے کن ذخائر کو اپنی آغوش میں لیے ہوئے ہیں اس کا اندازہ اس حقیقت سے لگایا جا سکتا ہے کہ کتنے جلیل القدر اور نامور فقہا و محد ثمین نے اس کی شروح لکھیں۔ صاحب کشف العنون نے اس سلسلے میں پندرہ شرحوں کی نشاندہی کی ہے۔ ان میں مندرجہ ذیل زیادہ مشہور ہیں:

ا. مسترَّج الامام الحافظ ابي زكريا محى الدين ليحيَّل بن شرف الخرامي النووي الشافعي

المتوفى الملاه

٢. شرح القاضي عياض بن المحيصى المالكي المتوفى ٥٣٣هـ

سرح الى العباس احد بن عمر بن ابرا بيم القرطبي المتوفى ٢٥٢ هـ

المرح الامام ابي عبدالله محمر بن خليفه الوشناني المالكي المتوفى ١٨٥٥ ه

٥- شرح مش الدين ابي المطفر يوسف بن قزاد على المتونى ١٥٨ه

٢- شرح ابي الفرح غيبني بن مسعود الزوادي المتوفى ٣٨٧ه

مشرح الثينج جلال الدين عبدالرحمن بن ابي بكرالسيوطي المتونى اا٩ هـ

٨٥ شرح الامام قوام الدين ابي القاسم السليل بن محمد الاصبهاني المتوفى ٥٩٥٥

٩- شرح الشيخ تقى الدين ابي بمرالحصنى الشافعى الدمشقى المتوفى ٩٢٩هـ

· ا- شرح الشيخ شماب الدين احد بن محمد الحطيب القسطلاني الشافعي المتوفي ٩٢٣م

اا مرح مولانا على بن سلطان محمد الهروى القارى المتوفى ١٦٠هـ

امام مسلم نیشالور میں اس دور میں پیدا ہوئے' جب اسلامی علوم و معارف کی اشاعت و فروغ نے پورے عالم اسلامی میں ایک طرح کی وحدت پیدا کر دی تھی اور عرب و مجم کا امتیاز علمی اور عملی سطح پر ختم ہو چکا تھا۔ آپ کی تاریخ ولادت ۲۰۱۷ھ ہے۔ بچپن ہی سے زوق علم سے بسرہ ور تھے۔ جب عفوان شاب کو پنچی تو ای ذوق نے حدیث کی لگن پیدا کی۔ چنانچہ آپ نے حدیث کی طلب و جبتو میں متعدد بار سفر کی زخمتوں کو برداشت کیا۔ بھی عراق پنچے 'اور بھی شام و حجاز کے خم خانوں سے شراب طہور کے جام لنڈھائے۔ زیادہ تر بغداد میں آمدور دفت رہی۔ میں وجہ ہے اکثر بغدادی رواۃ نے ان سے استفادہ کیا۔ شیوخ میں امام احمد بن صنبل' اسطی بن راہویہ اور کیلی بن کیلی نیسالوری وغیرہم ایسے جلیل القدرائمہ فن کانام آتا

صیح مسلم کے علاوہ بھی ان کی تصنیفات ہیں۔ جیسے مند کبیر' جامع کبیر' کتاب العلل۔ کتاب طبقات' کتاب اوہام محدثین' کتاب تمیز' کتاب من لیس لہ الاراو واحد۔ کتاب الاساء والکنی۔

جب تک زندہ رہے محان اظاق کو اپنائے رکھا' نہ بھی کسی کی فیبت کی نہت کی فیبت کی نہ کسی کو مارا پیٹا' اور نہ کسی مرطے پر کسی کے بارے میں سب و شتم کی نوبت ہی آئی۔

۲۶۱ھ میں وفات پائی۔

جامع الترمذى: سلسله صحاح كى بيه تبسرى اہم كڑى ہے۔ اس ميں تمام ان احاديث كو جمع كيا گيا ہے جو معمول بها ہيں۔ حاكم نے اسے الجامع الصحيح كما ہے۔ خطيب نے اسے الصحيح كے نام سے بكارا ہے ' چو نكه اس كے دامن ميں سنن كابت برا اور فيمتى ذخيرہ سمٹ آيا ہے اس بنا پر اسے سنن ترمذى بھى كما جاتا ہے۔

اس کی ترتیب فقهی انداز و اسلوب کی حامل ہے۔ اس بیں صحیح و حسن احادیث کے علاوہ ضعیف احادیث بھی مندرج ہیں۔ لیکن ان کی حیثیت محض شواہد و متابعات کی ہے کوئلہ مؤلف نے خود ان کے ضعف کی نشاندہ کی ہے۔ اس بیس صحابہ کرام اور مختلف بلاد اسلامی کے علما کی آراو مسلک پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے 'اور بتایا گیا ہے کہ ان کا مابہ استدلال کون روایات ہیں اور ان کا کیا درجہ و مقام ہے۔ اس کے آخر میں ایک فصل علل سے متعلق ہے 'جس میں اہم فی اور مفید نکات درج ہیں۔ مولف کا کمنا ہے کہ میں نے اپنی کتاب مجاز و عراق اور خراسان کے علما کو رکھائی۔ سب نے اسے پند کیا۔

علامه ذہبی کا کمناہے:

من كان في بيته هذا الكتب فكانمافي بيته نبي يتكلم.

جس کے گھر میں بیا کتاب موجود ہو وہ سمجھ لے'کہ گویا اس کے گھر میں ا استخف و اللہ اللہ نفس نفس اوال سروں

آنخضرت ملا يَلِيم بنفس نفيس بول رہے ہيں۔

حافظ ابن الاثیرنے اپنی کتاب جامع الاصول میں سیہ کر اس کی اہمیت و امتیاز کی طرف اشارہ کیا ہے:

كتاب الصحيح احسن الكتب و اكثرها فائده واحسنها ترتيباً و اقلها تكرارًا وفيه ماليس في غيره

"ان کی تالف کردہ صحیح کتب حدیث میں بہترین مقام کی حامل ہے۔ اس میں فوائد کی کثرت ہے 'ترتیب عدہ ہے۔ تکرار کم سے کم ہے اور ایسی خصوصیات پائی جاتی ہیں 'جو دوسری کتابوں میں نہیں پائی جاتیں۔

وہ کیا خصوصات ہیں' جو اس کا طرہ امتیاز ہیں' شاہ عبدالعزیز نے ان کو کا مار دونہ میں تفقیہ کی ہیں۔

مندرجه ذیل چار خانوں میں تقسیم کیا ہے:

ا۔ حسن ترتیب اور عدم تکرار۔

۲۔ نداہب فقہا اور ان کے مبنی استدلال کا ذکر۔

٣ انواع حديث لعني صحح وسن ضعيف عريب و معلل كي وضاحت و تبيين-

سم رواة ك نام 'القاب اور كني كي تصريح-

ان خصوصیات کے علاوہ اس کا مابہ الامتیاز وصف سیہ بھی ہے کہ اس میں جرح و تعدیل سے بھی اعتناکیا گیا ہے۔

متعدد حضرات نے اس کی شروح رقم فرمائیں 'جیسے:

ا ـ قاضى ابى بكربن العربي المالكي -

٢\_ حافظ ابن سيد الناس-

٣ - حافظ زين الدين العراقي-

٣- حافظ ابن الملقن ـ

۵- ابولفرج زین الدین عبدالرحن بن شهاب الدین امهر بن حسن-

٢- حافظ عمر بن رسلان البلقيني-

علامه محمد طاهر بن على الصديقي الفتني-

- ٨- ابوالطيب السندي-
- ٩- مينخ سراج احمد السرسندي -
- ابو الحن بن عبد الهادي السندي المدنى -
  - اا مافظ ابن حجر عسقلانی ـ

صیح ترزی کے مولف کا نام نامی محد بن عیسیٰ بن سورہ السلمی الترذی ہے اور ابو عیسیٰ کنیت ہے۔ تاریخ ولادت میں اختلاف ہے، حافظ ابن الا شیر نے تیسیر الوصول کے مقدمہ میں تصریح کی ہے کہ ان کی ولادت ۲۰۰ ججری میں ہوئی۔

ترفہ جیون کے کنارے ایک قدیم شمرے تعبیر ہے۔ یہی ان کا مولد و مدفن ہے۔ اس کے تلفظ میں سمعانی نے تین وجوہ کاذکر کیا ہے۔ مفتح النا' مغم التا اور بسرالتا۔ متداول مفتح التا ہے۔ میم کے پنچے زیر ہے۔ حافظ ابن وقیق العید نے بکسر التاکو ترجیح دی ہے۔ سلمی انھیں اس بنا پر کما جاتا ہے کہ انھیں غیلان کے ایک قبیلہ بنی سلیم کی طرف انتساب حاصل ہے۔ حدیث و سنن کے مشہور و متندامام ہیں۔ ان کے حفظ و ثقابت کے بارے میں سب متفق ہیں۔

متعدد شیوخ سے حدیث سیکھی۔ تیتب بن سعید 'اسحاق بن مویٰ 'سفیان ابن وکیچ اور محمد بن اسلیل البخاری ایسے نامور اور جید ناقدان فن ان کے اساتذہ میں شار ہوتے ہیں۔

ابو آیل الحلیل کا کمناہے:

ثقة متفق عليه ويكفى في توثيقه ان امام المحدثين محمد بن اسمعيل البخاري كان يعتمده و يا خذ عنه

تقد ہیں' اور ان کی نقابت سب کے نزدیک مسلمہ ہے۔ ان کی توثیق اس سے زیادہ کیا ہو سکتی ہیں۔ اور ان کی ہو سکتی ہیں۔ اور ان سکتی ہے کہ سرخیل محدثین امام بخاری اضیں شائستہ اعماد سکتھے ہیں۔ اور ان سے افذ روایت کرتے ہیں۔

آخر عمر میں نابینا ہو گئے تھے۔ شاہ عبد العزیز نے اس کی توجیہ یہ بیان کی

م. ` تورع وزمد بحدی داشت که فوق آن متصور نیست بخوف الهی بسیار گریه وزاری کردو نامیناشد .

## ٢٧٩ جري مين فوت موت

سنن الی داؤد: صحاح سنہ کے سلمت الذہب کی سے چوتھی کڑی ہے۔
مولف کا کمنا ہے کہ میں نے پانچ لاکھ احادیث میں سے نقد و تقص کے
بعد چار ہزار آٹھ سو روایات پر مشمل سے مجموعہ تیار کیا اور اس میں اس بات کا
خصوصیات سے خیال رکھا ہے کہ صرف وہی احادیث اس میں بار پائیں' جو یا توضیح
ہوں اور یا پھر صحیح سے تشابہ و تقارب رکھتی ہوں۔ بعض روایات میں شدید نوعیت کا
دہن و ضعف بھی پایا جاتا ہے۔ اس کو میں نے اس مجموعہ میں صاف بیان کر دیا ہے۔
صحیح احادیث سے حضرت امام کی مراد وہ احادیث ہیں جو صحیح لذاتہ کے زمرہ میں داخل میں۔
ہیں۔ متشابہ وہ ہیں جو صحیح لغیرہ کملاتی ہیں اور متقارب سے مقصود وہ احادیث ہیں'
جین بر حین لذاتہ کا اطلاق ہوتا ہے۔

احادیث کاید انتخاب ان احادیث و سنن کو مد نظر رکھ کر ترتیب دیا گیا ، جن کا تعلق کسی نہ کسی طرح احکام و مسائل کی تفصیلات سے ہے۔ یمی وجہ ہے محد ثین اور فقها کے حلقوں میں اسے بدرجہ غایت پندیدگی سے دیکھا گیا ہے۔

مولف کا کمنا ہے میں نے اسے جب امام احمد بن حنبل کی خدمت میں پیش کیا تو انھوں نے اس کی مخسین فرمائی:

الخطابي نے معالم السنن میں کہا ہے:

كتاب شريف لم يصنف في علم الدين مثله و قد رزق القبول من كافة الناس فصار حكما بين فرق العلما و طبقات الفقهاء.

یہ عمرہ کتاب ہے۔ علم دین کے بارے میں ایس کوئی کتاب تصنیف نہیں کی گئی۔ اسے تمام لوگوں میں تبولیت و پذیرائی حاصل ہوئی۔ اور مختلف علما و فقها میں اسے حکم منصف کا درجہ حاصل ہے۔

کی بن زکریا کا قول ہے کہ اصل دین بلاشبہ قرآن ہے۔ لیکن سنن ابی

داؤد كو اسلام كاستون قرار دينا چاہيے۔

ابن الاعرابی کا قول ہے۔ اگر کوئی شخص ان علوم و معارف کا احاطہ کرکے جو قران حکیم اور سنن ابی داور میں فدکور ہیں تو مقدمات دین کے سیجھنے میں اسے اور کسی چیز کی حاجت نہیں۔

علامہ نووی کا کہنا ہے کہ جو شخص علم فقہ سے شُغَف و شغل رکھتا ہے' اسے سنن ابی داؤد کا پوری طرح مطالعہ کرنا چاہیے۔ کیونکہ اس میں ان احکام و مسائل کا بیشتر صعبہ مندرج ہے جو ججت و استدلال کا مبنی ہے۔

ابراہیم العربی کا قول ہے:

الين لابي داؤد الحديث كما الين لداؤد الحديد.

فن حدیث کو ابو داؤد کے لیے ای طرح نرم کر دیا گیا ہے ' جیسے حضرت داؤد کے لیے ای طرح نرم کر دیا گیا تھا۔

سنن ابو داؤد کی متعدد شرحیل لکھی گئیں 'جن میں چند یہ ہیں:

ا شرح الامام الخطائي

٢ شرح الامام نووي

س<sub>ا</sub> شرح الحافظ ابن القيم

٣- شرح سراجدين عمربن على بن الملقن

۵ شرح الشيخ شماب الدين احمد بن حسين الرملي المقدسي الشافعي ـ

٢- شرح الشيخ قطب الدين ابي بكربن احد الممنى

شرح الامام ولى الدين الى ذرعه-

٨. شرح الحافظ علاء الدين مغلطائي بن عليج-

٩- مرح الشيخ شماب الدين ابي محمد أحمد بن محمد بن ابراجيم بن هلال المقدى-

١٠ شرح الحافظ شهاب الدين رسلان

اا۔ شرح العینی

١٢ شرح الحافظ السيوطي -

مولف کا اسم گرامی سلیمان بن الاشعت بن اسحاق السبحستانی ہے۔ ۲۰۲۳ میں پیدا ہوئے۔ تخصیل حدیث کی خاطر عراق گئے 'شام پہنچے ' اور مصرو بلاد خراسان میں قیام فرمایا ' تاکہ یہاں کے حفاظ وعلا سے کسب فیض کریں۔ ان کے مشائخ میں امام بخاری ' امام مسلم ' امام احمد بن حنبل ' ابن ابی شیبہ اور قیتبہ بن سعید ایسے عظیم المرتبت حضرات شامل ہیں۔ ان کے بارے میں حاکم کی سے رائے ہے:

كان ابو داؤد امام الحديث في عصره بلا مدافعة.

ابو واوُد بغیر کئی اختلاف کے اپنے دور میں امام حدیث کی حیثیت سے مشہور تھے۔

امام نسائی وغیرہ نے ان سے اخذ علم کیا ہے۔ ان کے علم ' فنم اور ورع و زہد کاعلانے بجاطور پر اعتراف کیا ہے۔

بمقام بصرہ 201ھ میں انقال ہوا' اور بیس مدفون ہوئے۔ مجستان خراسان و کرمان کے درمیانی علاقہ کا نام ہے۔

ابن ماجہ: سنن کا یہ ذخیرہ ایک ہزار پانچ سو ابواب اور چار ہزار احادیث پر پھیلا ہے۔ اس میں متعدد ثلاثیات بھی ہیں۔ ابو زرعہ نے اس میں مندرج احادیث کی توثیق کی ہے۔

ینے عبد الحق دہلوی کا کہنا ہے:

كتابه واحدمن الكثب الاسلاميه يقال له الاصول الستة.

ان کی کتاب کتب اسلامیہ میں اصول ستہ میں شار ہوتی ہے۔ کتب صحاح میں اس کا درجہ و مقام کیا ہے۔ اس کا اندازہ مولف کی مخصیت سے ہوتا ہے۔

ابولیلی خلیلی قزوینی کا قول ہے:

كان علما بهذا الشان صاحب التصانيف منها التاريخ والسنن ارتحل الى العراقين و مصر و الشام.

فن حدیث کے عالم اور صاحب تصانیف ہیں۔ جن میں تاریخ اور سنن زیادہ مشہور ہیں۔ انھوں نے تخصیل حدیث کے شوق میں عراق مصراور شام تک تک و تازی۔

ابن کثیر کا قول ہے:

صاحب السنن المشهورة وهي دالة على علمه و تبحره و اطلاعه واتباعه للسنة في الاصول و الفروع.

سنن مشہورہ کے مصنف ہیں۔ یہ کتاب ان کے علم' تبحر' وسعت اطلاع اور سنت کی اصول و فروع میں پیروی و اتباع پر دلالت کناں ہے۔ ان کو اصحاب امام مالک اور لیٹ بن سعد سے ساع کا فخر حاصل ہے۔ ان کے علاوہ انھوں نے ابراہیم بن المنذر' ابن نمیر ہشام بن عمار' ابو بکر بن شیبہ وغیرہ سے بھی استفادہ کیا۔

ابو الحن قطان سے جلیل القدر محدث ان کے تلافدہ میں شار ہوتے

ہیں۔

ان کا پورا نام ابو عبدالله بن بزید بن ماجه ہے۔ (ماجه ان کی والدہ کا نام

ہ)

۲۰۷ یا ۲۰۹ه میں پیدا ہوئے اور ۲۷۳ه میں فوت ہوئے۔

بہت سے لوگوں نے ابن ماجہ کی شروح لکھیں۔ ان میں محمد بن موک الامیری اور علامہ سیوطی قابل ذکر ہیں۔

سنن نسائی: فن حدیث و سنن میں بدرجہ غایت مفید و متند ہے۔ اس کا موجودہ نسخہ دراصل ایک طویل اور بڑی کتاب کا اختصار ہے 'جس میں تجرید و صحت کا مزید اہتمام کیا گیاہے۔ سید جمال الدین کا کہناہے:

صنف فى اول الا مركتابا يقال له السنن الكبير للنسائى وهو كتاب جليل لم يكتب مثله فى جمع طرق الحديث و بيان مخرجه و بعده اختصره و سماه بالمجتنى.

ابتدا میں مصنف نے سنن کیر کے نام سے ایک بے مثال مجوعہ احادیث ترتب دیا۔ یہ مجوعہ اس کیا سے جلالت قدر کا حامل تھا کہ اس میں حدیث کے مختل کو نہ صرف جمع کر دیا گیا تھا بلکہ اس کے مخرج کی نشاندہی بھی کر دی گئی تھی۔ اس کے بعد انھوں نے اس کو اختصار کے قالب میں ڈھالا' اور اس کا نام المجتنی رکھا۔"

وجہ اختصار ہے بیان کی جاتی ہے کہ اس دور کے ایک والی نے ان سے دریافت کیا کہ کیاوہ تمام احادیث جو اس میں درج ہیں 'بلا المبیاز صحت کے درجہ پر فائز ہیں۔ انھوں نے جواب میں کما کہ نہیں' اس پر انھوں نے کما کہ ان تمام حدیثوں کا جائزہ لو' اور ان میں سے صرف وہی احادیث منتخب کروجو صحیح ہوں۔ امام نے اس پر عمل کیا اور سنن نبوی پر مشتمل اس عظیم المرتبت نسخہ کو مرتب کیا اور اس کا نام

المجتنی رکھا' جس کے معنی ہی انتخاب کے ہیں۔اس کا ایک نام المجتی بھی ہے۔ اس کے معنی بھی ہے۔ اس کے معنی بھی ہے۔ اس کے معنی بھی ایسے نسخہ کے ہیں جس کو چھان بین کے بعد منتخب کیا گیا ہو' اور اب جب کسی روایت کے بارے میں کما جاتا ہے کہ یہ نسائی سے مروی ہے تو اس کا اطلاق بھی اس منتخب نسخے پر ہوتاہے۔

امام حاکم و خطیب اس کے مبالغہ آرائی کی حد تک مداح تھے۔ ان کی سے رائے تھی کہ اس کی شرائط صحت سے بھی زیادہ کڑی برائے تھی کہ اس کی شرائط صحت امام مسلم کی شرائط صحت سے بھی زیادہ کڑی ہیں۔ علامہ ذہبی اور تاج سبی بھی قریب قریب اس معاملے میں ان کے ہم نوا ہیں۔ سیوطی اور ابو الحن محمد بن عبد الهادی حنفی نے اس کی شروح و

تعليقات لكصير-

مولف کا نام ابو عبد الرحمٰن احمد بن شعب الخراسانی ہے۔ بمقام نساء ۱۵ھ پیدا ہوئے اور ۳۰۰س میں وفات پائی۔ حدیث وسنن کے بہت بڑے امام تھے۔ بے شار لوگوں سے استفادہ کیا۔

منصور الفقيه اور احمد بن محمد بن سلامه كا قول ہے:

ابو عبدالرحمن امام من ائمة المسلمين.

ابو عبدالرحمٰن حدیث میں درجہ امامت پر فائز ہیں۔ ر

ابوالحسين بن المنطفر كاكهناہے:

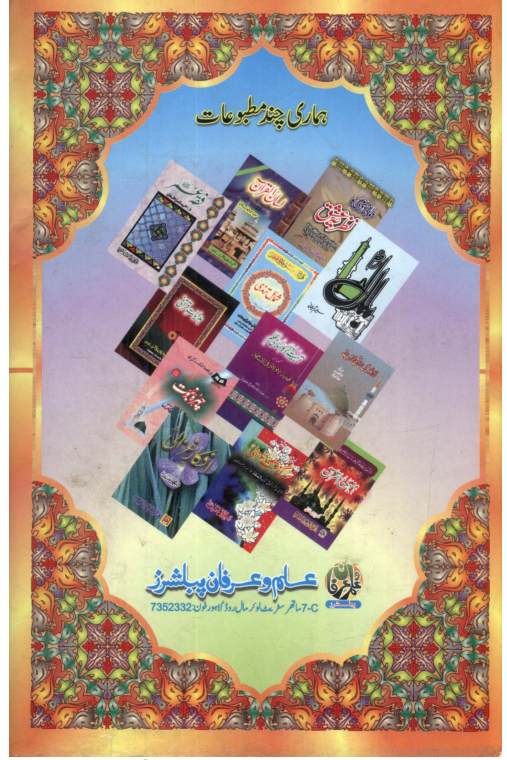
سمعت مشائحنا بمصر يعترفون لابي عبدالرحمن النسائي بالتقدم والا مامة.

میں نے مصر میں اپنے مشائخ کو ابی عبدالر حمٰن النسائی کی امامت و تقدم کا معرف یایا۔

وار قطنی نے اس بات کی تصریح کی ہے کہ ابو بکر الحداد جو فقیہ ہونے کے ساتھ ساتھ کثیر الحدیث بھی تھے۔ نسائی کے علاوہ اور کسی شخص سے حدیث کی روایت نہ کرتے۔

## مآخذو مصادر

| ا۔  | قرآن حکیم                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ۲   | مقدمه فتح الباري - ابن حجر                                 |
| ۳۔  | مقدمه " تحفة الاحوذي - ابوالعلى محمد عبدالرحمٰن مبارك بوري |
| _1~ | الرساله - امام شافعی                                       |
| ۵_  | معرفته علوم الحديث ـ حاكم نيسا پوري                        |
| ۲_  | تدریب الراوی - علامه سیوطی                                 |
| -4  | السته و مكانتهاني التشريع الاسلامي - ذا كثر مصطفیٰ السباعی |
| ٠.٨ | علوم الحديث و مصطلحه - ڈاکٹر صبحی الصالح                   |
| _9  | الستنه قبل التدوين - محمد عجاج الخطيب                      |
| _1• | اتحاف النبلا ـ نواب صديق حسن                               |
| _11 | الحلته في ذكر العمحاح البته - نواب صديق حسن-               |
| _11 | توجيه النظرالي اصول الاثر - الجزائري                       |
|     |                                                            |



محکم دلائل سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ